
 

1 

 

ΜΕΛΕΤΗ ΣΧΟΛΗΣ ΣΑΒΒΑΤΟΥ  1ης ΤΡΙΜΗΝΙΑΣ 2026 

 
ΕΝΩΝΟΝΤΑΣ ΤΟΝ ΟΥΡΑΝΟ ΜΕ ΤΗ ΓΗ 

Ο ΧΡΙΣΤΟΣ 
ΣΤΙΣ ΕΠΙΣΤΟΛΕΣ 

 ΠΡΟΣ ΦΙΛΙΠΠΗΣΙΟΥΣ ΚΑΙ ΠΡΟΣ ΚΟΛΟΣΣΑΕΙΣ 
 
 

ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ 
 

1. ΚΑΤΑΔΙΩΓΜΕΝΟΙ ΑΛΛΑ ΟΧΙ ΕΓΚΑΤΑΛΕΙΜΜΕΝΟΙ 
2. ΛΟΓΟΙ ΓΙΑ ΕΥΧΑΡΙΣΤΙΕΣ ΚΑΙ ΠΡΟΣΕΥΧΗ 
3. ΖΩΗ ΚΑΙ ΘΑΝΑΤΟΣ 
4. ΕΝΟΤΗΤΑ ΜΕΣΩ ΤΑΠΕΙΝΟΦΡΟΣΥΝΗΣ 
5. ΛΑΜΠΟΝΤΑΣ ΣΑΝ ΦΩΤΑ ΣΤΟ ΣΚΟΤΑΔΙ 
6. ΕΜΠΙΣΤΟΣΥΝΗ ΜΟΝΟ ΣΤΟΝ ΧΡΙΣΤΟ 
7. ΟΥΡΑΝΙΑ ΥΠΗΚΟΟΤΗΤΑ 
8. Ο ΥΠΕΡΕΧΩΝ ΧΡΙΣΤΟΣ 
9. ΣΥΜΦΙΛΙΩΣΗ ΚΑΙ ΕΛΠΙΔΑ 
10. ΠΛΗΡΕΙΣ ΕΝ ΧΡΙΣΤΩ 
11. ΖΩΝΤΑΣ ΜΕ ΤΟΝ ΧΡΙΣΤΟ 
12. ΖΩΝΤΑΣ Ο ΕΝΑΣ ΓΙΑ ΤΟΝ ΑΛΛΟΝ 
13. ΣΤΑΘΕΙΤΕ ΤΕΛΕΙΟΙ ΚΑΙ ΠΛΗΡΕΙΣ ΣΕ ΚΑΘΕ ΘΕΛΗΜΑ  

ΤΟΥ ΘΕΟΥ 
 
 

Συγγραφέας: Clinton Wahlen 

Απόδοση στα Ελληνικά: Ελληνική Αποστολή 
Κομπιούτερ, Επιμέλεια: Ελληνική Αποστολή 
 

ΕΚΔΟΣΕΙΣ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ 
ΑΝΤΒΕΝΤΙΣΤΩΝ ΤΗΣ ΕΒΔΟΜΗΣ ΗΜΕΡΑΣ 

Μαιάνδρου 7, τ.κ. 18450 Νίκαια  
Τηλ. 210 52 24 962, 210 52 33 543 



 

2 

ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑ 
 
 
 
B.C. – S.D.A. Bible Commentary 
 
Βιβλία της αδ. Χουάιτ 
T.C. Testimonies for the Church 
S.P. Spirit of Prophecy 
S.M. Selected Messages 
Ζ.Χ. Η Ζωή του Χριστού 
Π.Π. Πατριάρχες και Προφήτες 
Π.Β. Προφήτες και Βασιλείς 
Π.Α. Οι Πράξεις των Αποστόλων 
Τ.Π.Σ. Η Τελική Παγκόσμια Σύρραξη 
Β.Χ. Βήματα προς τον Χριστό 
Ζ.Υ. Ζωή και Υγεία 
Λ.Ζ. Λύσεις για τη Ζωή 
ΕΚ. Εκπαίδευση 
Ε.Ο.Ο. Η επί του Όρους Ομιλία 
Μ.Ν. Μηνύματα στα Νιάτα 
Χ.Ο. Χριστιανική Οικογένεια 
Ι.Α. Η Ιστορία της Απολυτρώσεως 



 3 

ΕΙΣΑΓΩΓΗ 
 

Ενώνοντας τον Ουρανό και τη Γη  
 
Σκεφτείτε την πιο δύσκολη δουλειά που κάνατε ποτέ. Τι έκανε τη 

δουλειά αυτή τόσο δύσκολη; Μήπως οι άλλοι περίμεναν από εσάς 
περισσότερα  από  όσα  μπορούσατε  να  δώσετε;  Μήπως  είχατε  λι-
γοστό  χρόνο  για  να  ολοκληρώσετε  την  εργασία;  Μήπως  δεν  σας 
άρεσε αυτή η εργασία; Μήπως ήταν οι άνθρωποι με τους οποίους 
δουλέψατε; Ή μήπως πιστεύατε ότι δεν θα πετύχετε; 

Σκεφτείτε τον σκοπό του σχεδίου της σωτηρίας: την ένωση του 
Ουρανού  και  της  γης.  Ακούγεται  αδύνατο;  Ανθρώπινα  μιλώντας, 
σίγουρα είναι. Παρόλα αυτά, λίγο πριν αναληφθεί στον ουρανό, ο 
Ιησούς  έδωσε  στους  αποστόλους  μια  φαινομενικά  αδύνατη  απο-
στολή:  «Πορευτείτε,  να  κάνετε  μαθητές  όλα  τα  έθνη,  βαπτίζοντάς 
τους στο όνομα του Πατέρα και του Yιού και του Αγίου Πνεύματος, 
διδάσκοντάς τους να τηρούν όλα όσα παρήγγειλα σε σας» (Ματθ. 
28/κη’ 19, 20).  

Ο Ιησούς έστειλε τον απ. Παύλο στα έθνη για να φέρει εις πέρας 
αυτό το φαινομενικά αδύνατο έργο: «να ανοίξεις τα μάτια τους, ώ-
στε να επιστρέψουν από το σκοτάδι στο φως, και από την εξουσία 
του Σατανά στον Θεό, για να πάρουν άφεση αμαρτιών, και κληρο-
νομιά ανάμεσα στους αγιασμένους, διαμέσου της πίστης σε Μένα» 
(Πράξ. 26/κς’ 18). 

Κάποιοι μπορεί να “σηκώσουν τα χέρια ψηλά” όταν τους ανατί-
θεται τέτοιο έργο. Ωστόσο, δεν πρέπει να παραβλέπουμε τις υπο-
σχέσεις  που  έδωσε  ο  Ιησούς  και  στις  δύο  αυτές  περιπτώσεις. 
Στους αποστόλους πρόσθεσε: «και προσέξτε, Εγώ είμαι μαζί σας 
όλες τις ημέρες, μέχρι τη συντέλεια του αιώνα» (Ματθ. 28/κη’ 20). 
Και στον απ. Παύλο, ο Ιησούς είπε: «γι’ αυτό φάνηκα σε σένα, για 
να σε κάνω υπηρέτη και μάρτυρα και για όσα είδες, και για όσα θα 
φανερωθώ σε σένα» (Πράξ. 26/κς’ 16).  

Εν ολίγοις, ο Ιησούς μάς αναθέτει καθήκοντα που κανένας άν-
θρωπος δεν μπορεί να κάνει, γιατί θέλει να βασιστούμε σε Εκείνον 
και όχι στον εαυτό μας για να τα φέρουμε εις πέρας. Ποτέ δεν μας 
αναθέτει ένα έργο χωρίς να μας παρέχει τη δύναμη να το πραγμα-
τοποιήσουμε. «Καθώς η θέληση του ανθρώπου συνεργάζεται με τη 
θέληση του Θεού, γίνεται πανίσχυρη. Ό,τι πρέπει να γίνει κατά την 
εντολή Του, μπορεί να επιτευχθεί με τη δύναμή Του. Όλες οι απαι-
τήσεις Του είναι πραγματοποιήσιμες.»  Λ. Ζ. σελ. 257. 

Το  εκπληκτικό  είναι  ότι  όταν  ο  απ.  Παύλος  έγραψε  στους  Κο-
λοσσαείς, το Ευαγγέλιο είχε ήδη κηρυχθεί «σε ολόκληρη την κτίση, 
που  είναι  κάτω  από  τον  ουρανό»  (Κολ.  1/α’  23).  Φυσικά,  δεν  το 



 4 

δέχτηκαν  όλοι.  Αλλά  αν  κοιτάξουμε  προσεκτικά  τις  εντολές  που 
έδωσε ο Ιησούς στους αποστόλους (Ματθ. 28/κη’ 18-20) και στον 
απ. Παύλο, βλέπουμε πως δεν υποσχέθηκε ποτέ ότι θα μετανοή-
σουν όλοι και θα  γίνουν ακόλουθοί Του. Το Ευαγγέλιο πρέπει να 
«κηρυχθεί σε ολόκληρη την οικουμένη, για μαρτυρία σε όλα τα έ-
θνη· και, τότε, θάρθει το τέλος» (Ματθ. 24/κδ’ 14). Πώς ακριβώς θα 
πρέπει να πραγματοποιηθεί αυτό το έργο;  

Αυτή  την  τριμηνία  θα  μελετήσουμε  τις  προς  Φιλιππησίους  και 
προς Κολοσσαείς επιστολές του απ. Παύλου, οι οποίες έχουν ση-
μαντικές  ομοιότητες  μεταξύ  τους.  Πάνω  από  όλα,  αποκαλύπτουν 
τον Χριστό, τον Μόνο ικανό να ενώσει τον ουρανό και τη γη. Αυτός 
είναι η σκάλα που είδε ο Ιακώβ να εκτείνεται από τη γη στον Ουρα-
νό (Γέν. 28/κη’ 12, συγκρίνετε με Ιωάν. 1/α’ 51). Ως Υιός ανθρώπου 
και ως Υιός του Θεού, μας λυτρώνει από την αμαρτία και μεσιτεύει 
για εμάς.  

Μελετώντας τις επιστολές θα δούμε και τις δύο αυτές πτυχές του 
Ιησού.  Θα  εξετάσουμε  μερικές  από  τις  πιο  εξαιρετικές  δηλώσεις 
που υπάρχουν σχετικά με τη Θεότητα του Χριστού και πώς τα ά-
φησε όλα για να μας σώσει. Θα δούμε τον απ. Παύλο να αγωνίζε-
ται από τη φυλακή με τα προβλήματα μιας εκκλησίας που ο ίδιος 
είχε ιδρύσει (στους Φιλίππους) και μιας εκκλησίας (στις Κολοσσές) 
που  ποτέ  δεν  είχε  επισκεφθεί  προσωπικά.  Οι  διασυνδέσεις  που 
δημιούργησε ο απ. Παύλος σε όλη την "παγκόσμια εκκλησία" της 
εποχής  εκείνης  του  επέτρεψαν,  ακόμη  και  μέσα  από  τη  ρωμαϊκή 
φυλακή, να ανταποκριθεί στις προκλήσεις. Ήξερε ότι ο χρόνος του 
ήταν λίγος και έκανε ό,τι μπορούσε για να βοηθήσει την εκκλησία 
να έρθουν πιο κοντά στον Θεό και πιο κοντά μεταξύ τους. Με τον 
τρόπο αυτό, μας δείχνει πώς  μπορούμε  – ως εκκλησία του Θεού 
σήμερα  –  να  ενωθούμε  με  τον  Ουρανό  για  να  εκπληρώσουμε  το 
έργο της διακήρυξης των μηνυμάτων της Τριπλής Αγγελίας (Αποκ. 
14/ιδ’) στις έσχατες ημέρες.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 



5 
 

ΠΡΟΕΤΟΙΜΑΣΤΕΙΤΕ ΚΑΛΥΤΕΡΑ 

 

Ελάτε στη Σχολή Σαββάτου καλύτερα προετοιµασµένοι και 
µε µεγαλύτερη αυτοπεποίθηση, ακολουθώντας µερικές 
απλές συµβουλές. 

• Σάββατο  απόγευµα.  ∆ιαθέστε  20-30  λεπτά  για  να 
ρίξετε µία γρήγορη µατιά στο µάθηµα της επόµενης 
εβδοµάδας. 

• Κάθε µέρα. ∆ιαθέστε 15-20 λεπτά για να µελετήσετε 
το  µάθηµα  της  ηµέρας.  Σηµειώστε  τυχόν  απορίες 
σας.  Ανοίξτε  άλλα  βιβλία  για  να  δείτε  τι  λένε  και 
άλλοι συγγραφείς, ιδιαίτερα η αδελφή Χουάιτ. 

Καθώς µελετάτε να σκέπτεστε τέσσερα πράγµατα: 

1. Γιατί αυτό το µάθηµα είναι σηµαντικό για µένα;   
(ΤΟ ΚΙΝΗΤΡΟ) 

2. Τι µπορώ να µάθω από αυτό το µάθηµα; 
(ΕΞΕΡΕΥΝΗΣΗ) 

3. Τι µπορώ να εφαρµόσω στη ζωή µου σήµερα; 
(ΕΞΑΣΚΗΣΗ) 

4. Από  αυτά  που  έµαθα,  τι  µπορώ να  κάνω  για  τους 
άλλους; (ΕΦΑΡΜΟΓΗ) 

Την ώρα του µαθήµατος, στη Σχολή Σαββάτου, 
παραµείνετε στο θέµα αποφεύγοντας άσκοπες ερωτήσεις. 

 

ΣΑΣ ΕΥΧΟΜΑΣΤΕ ΚΑΘΕ ΕΥΛΟΓΙΑ ΑΠΟ ΤΟΝ ΚΥΡΙΟ 



 6 

27 Δεκεμβρίου – 2 Ιανουαρίου           Σάββατο απόγευμα 
 

1.  ΚΑΤΑΔΙΩΓΜΕΝΟΙ ΑΛΛΑ ΟΧΙ ΕΓΚΑΤΑΛΕΙΜΜΕΝΟΙ  

ΕΔΑΦΙΟ ΜΝΗΜΗΣ: «Να χαίρεστε στον Κύριο πάντοτε· θα το πω 
ξανά: Να χαίρεστε» Φιλιππησίους 4/δ’ 4. 
 
Για τη μελέτη αυτής της εβδομάδας, διαβάστε: Εφεσ. 3/γ’ 1, Β’ 
Κορ. 4/δ’ 7-12, Πράξ. 9/θ’ 16. Φιλήμ. 15, 16, Κολ. 4/δ’ 9, Φιλιπ. 1/α’ 
1-3, Κολ. 1/α’ 1, 2.  
 
Ένας Αντβεντιστής ιεροκήρυκας, φυλακισμένος με ψευδείς κατηγο-
ρίες, πέρασε σχεδόν δύο χρόνια πίσω από τα κάγκελα. Αν και αρ-
χικά ήταν πολύ μπερδεμένος, συνειδητοποίησε ότι η φυλακή ήταν 
το θεόσταλτο πεδίο της αποστολής του. Όταν οι συγκρατούμενοί του 
έμαθαν ότι ήταν ιεροκήρυκας, του ζήτησαν να κηρύξει. Έτσι, τους 
κήρυξε για τον Ιησού Χριστό και τους μοίρασε έντυπο υλικό. Επίσης, 
βάφτιζε φυλακισμένους και τελούσε τη Θεία Κοινωνία. «Μερικές φο-
ρές», παραδέχτηκε, «ήταν δύσκολο να υπηρετείς στη φυλακή, αλλά 
υπήρχε και χαρά, ειδικά όταν έβλεπες προσευχές να εισακούονται 
και ζωές να αλλάζουν».  
Ο απ. Παύλος έγραψε τις προς Φιλιππησίους και Κολοσσαείς επι-
στολές μέσα από τη φυλακή (Φιλιπ. 1/α’ 7, Κολ. 4/δ’ 3), στους Φι-
λίππους. Ο απ. Παύλος και ο Σίλας, επίσης είχαν κατηγορηθεί και 
φυλακιστεί άδικα. Ο δεσμοφύλακας, μάλιστα, «τους έβαλε στην ε-
σώτερη φυλακή, και έκλεισε τα πόδια τους στο ξύλο» (Πράξ. 16/ις’ 
24). Ωστόσο, «κατά τα μεσάνυχτα, ο Παύλος και ο Σίλας καθώς προ-
σεύχονταν υμνούσαν τον Θεό· και τους άκουγαν με προσοχή οι φυ-
λακισμένοι» (Πράξ. 16/ις’ 25). Πραγματικά ήξεραν πώς να χαίρονται 
στον Κύριο πάντοτε. 
Αυτή την εβδομάδα θα εξετάσουμε τις συνθήκες που αντιμετώπισε 
ο απ. Παύλος ο οποίος, μέσα από τα δεινά που βίωσε, μπόρεσε να 
διακρίνει τον ευρύτερο σκοπό του Θεού. Και ίσως μπορούμε να δι-
δαχθούμε από αυτόν καθώς, αναπόφευκτα, αντιμετωπίζουμε τις δι-
κές μας δοκιμασίες. 



 7 

Κυριακή 28 Δεκεμβρίου 
 

Ο απ. ΠΑΥΛΟΣ – ΔΕΣΜΙΟΣ ΤΟΥ ΙΗΣΟΥ ΧΡΙΣΤΟΥ 
Οι επιστολές προς Φιλιππησίους και Κολοσσαείς ονομάζονται Επι-
στολές της Φυλακής επειδή γράφτηκαν ενώ ο απ. Παύλος ήταν στη 
φυλακή (όπως και οι προς Εφεσίους και προς Φιλήμονα). Οι περισ-
σότεροι  σχολιαστές  πιστεύουν  ότι  γράφτηκαν  όταν  ο  απ.  Παύλος 
βρισκόταν στη Ρώμη, περίπου το 60-62 μ.Χ. (Πράξ. 28/κη’ 16). 
Διαβάστε Εφεσ. 3/γ’ 1 και Φιλήμ. 1. Ποια είναι η σημασία του πώς 
χαρακτηρίζει ο απ. Παύλος τη φυλάκισή του;  
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Ο απ. Παύλος έχει δώσει τη ζωή του στην υπηρεσία του Ιησού Χρι-
στού. Αν η υπηρεσία αυτή συμπεριλαμβάνει το να είναι φυλακισμέ-
νος,  τότε  είναι  έτοιμος.  Ο  ίδιος  δηλώνει  για  τον  εαυτό  του:  «είμαι 
πρέσβης, φορώντας αλυσίδα» (Εφεσ. 6/ς’ 20). Είχε πραγματοποιή-
σει ιεραποστολικά ταξίδια, είχε δημιουργήσει εκκλησίες και είχε εκ-
παιδεύσει εργάτες για τον Κύριο. Ίσως είχε αναρωτηθεί: Γιατί βρί-
σκομαι εδώ, ενώ θα μπορούσα να κάνω πολύ περισσότερα χωρίς 
αυτές τις αλυσίδες; Ο απ. Παύλος ήταν επίσης φυλακισμένος όταν 
αργότερα έγραψε την Β’ Τιμοθέου επιστολή, η οποία θεωρείται μια 
Ποιμαντική  Επιστολή.  Έτσι,  τουλάχιστον  πέντε  βιβλία  της  Καινής 
Διαθήκης γράφτηκαν ενώ ήταν στη φυλακή.  
Σε καμιά από αυτές τις επιστολές δεν αναφέρει πού ακριβώς ήταν 
φυλακισμένος. Κάποιοι εικάζουν ότι ήταν είτε στην Έφεσο είτε στην 
Καισάρεια. Δεν υπάρχει όμως καμία Βιβλική απόδειξη ότι ο απ. Παύ-
λος φυλακίστηκε ποτέ στην Έφεσο. Η Καισάρεια θα μπορούσε να 
φαίνεται πιθανότερη, εκτός από το γεγονός ότι δεν υπάρχει καμία 
εμφανής απειλή για τη ζωή του απ. Παύλου σε αυτήν την πόλη. Ω-
στόσο, αυτή η απειλή υπάρχει σίγουρα την εποχή που γράφτηκε η 
επιστολή προς Φιλιππησίους (Φιλιπ. 1/α’ 20, 2/β’ 17).  
Επίσης, η προς Φιλιππησίους επιστολή μάς δίνει και άλλες ενδείξεις 
για το πού βρισκόταν ο απ. Παύλος την εποχή της φυλάκισής του. 
Πρώτον, υπήρχε ένα πραιτώριο. Αυτό μπορεί να αναφέρεται στην 
επίσημη  κατοικία  ενός  επαρχιακού  διοικητή,  όπως  το  πραιτώριο 
στην Ιερουσαλήμ όπου ο Ιησούς εξετάστηκε από τον Πιλάτο (Ματθ. 
27/κζ’ 27, Ιωάν. 18/ιη’ 33), και στην Καισάρεια, όπου ο απ. Παύλος 
φυλακίστηκε (Πράξ. 23/κγ’ 35). Όμως ξεκάθαρα ο απ. Παύλος χρη-
σιμοποιεί αυτόν τον όρο, όχι για τον τόπο, αλλά σε αναφορά με αν-
θρώπους. Αναφέρει ότι «τα δεσμά μου για τον Χριστό έγιναν φανερά 
σε όλο το πραιτώριο, και σε όλους τους υπόλοιπους» (Φιλιπ. 1/α’ 
13). Στη Ρώμη, επρόκειτο για επίλεκτους στρατιώτες που έφταναν 
τους 14.000, οι οποίοι προστάτευαν τον αυτοκράτορα και φύλαγαν 



 8 

τους αιχμαλώτους του. 
Δεύτερον, ο απ. Παύλος στέλνει επίσης τους χαιρετισμούς των πι-
στών «από το ανάκτορο του Καίσαρα» (Φιλιπ. 4/δ’ 22). Αυτό δείχνει 
ότι ήταν φυλακισμένος στη Ρώμη και σε επαφή με εκείνους που υ-
πηρετούσαν στο παλάτι του αυτοκράτορα. 
ΣΚΕΨΗ: Πώς μπορούμε να κάνουμε το καλύτερο δυνατό σε οποια-
δήποτε δύσκολη κατάσταση και αν βρεθούμε; Γιατί αυτό δεν είναι 
πάντα εύκολο; 
 
Δευτέρα 29 Δεκεμβρίου 
 

Ο απ. ΠΑΥΛΟΣ ΚΡΑΤΟΥΜΕΝΟΣ 
Κατά την παραμονή του στη Μακεδονία, ο απ. Παύλος αναφέρει τις 
πολλαπλές του φυλακίσεις (Β’ Κορ. 6/ς’ 5, 11/ια’ 23, 7/ζ’ 5). Η πρώτη 
καταγεγραμμένη ήταν στους Φιλίππους (Πράξ. 16/ις’ 16-24). Αργό-
τερα φυλακίστηκε για λίγο στην Ιερουσαλήμ και στη συνέχεια στάλ-
θηκε στη φυλακή της Καισάρειας. 
Σε άλλο σημείο, ο απ. Παύλος αναφέρει τα δεσμά του (Φιλήμ. 10, 
13). Αν και βρισκόταν σε κατ' οίκον περιορισμό στη Ρώμη, ήταν κρα-
τούμενος υπό την επίβλεψη ενός Ρωμαίου στρατιώτη. Ο Ιγνάτιος, 
ένας χριστιανός του 2ου μ.Χ. αιώνα που ήταν αλυσοδεμένος κατ' αυ-
τόν  τον  τρόπο,  περιέγραψε  τους  στρατιώτες  να  συμπεριφέρονται 
σαν  «άγρια  θηρία...  που  συμπεριφέρονται  ακόμη  χειρότερα  όταν 
τους φέρονται καλά» Michael W. Holmes, ed., The Apostolic Fathers (Grand 
Rapids, MI: Baker Academic, 2007), σ. 231. 
Διαβάστε Β’ Κορ. 4/δ’ 7-12. Πώς μπόρεσε ο απ. Παύλος να αντέξει 
τις δοκιμασίες που αντιμετώπισε; Τι φαίνεται να ήταν το επίκεντρο 
της ζωής του; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Όσο δύσκολη κι αν ήταν η ζωή του, ο απ. Παύλος είχε πάντοτε ελ-
πίδα και πίστη, και αυτό του έδινε κουράγιο να παραμένει δυνατός. 
Παρότι ο Σατανάς έκανε ό,τι μπορούσε για να τον κάνει να υποφέρει 
και να χάσει την ελπίδα του, ο απ. Παύλος γνώριζε ότι ο Θεός δεν 
τον εγκατέλειψε και ήταν πάντοτε μαζί του. 
Διαβάστε Β’ Κορ. 6/ς’ 3-7. Ποια πνευματικά μέσα είχε στη διάθεσή 
του ο απ. Παύλος ώστε να αντιμετωπίσει αυτές τις δυσκολίες; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Συνήθως, κοιτάμε τις περιστάσεις, τις αδυναμίες ή τις αποτυχίες και 
τα λάθη του παρελθόντος και αποθαρρυνόμαστε. Σε τέτοιες στιγμές, 
πρέπει να θυμόμαστε τα καταπληκτικά εφόδια που μας έχει δώσει ο 
Θεός για επιτυχία στην καταπολέμηση του κακού. Ένα από τα πιο 



 9 

σημαντικά εφόδια είναι η ίδια η Αγία Γραφή – ο Λόγος της Αλήθειας, 
επειδή μας βοηθά να μάθουμε από τα λάθη των άλλων ανθρώπων, 
αλλά μας διδάσκει και το πώς κάποιοι κέρδισαν τη μάχη ενάντια στο 
κακό. Επίσης, το Άγιο Πνεύμα «καθιστά αποτελεσματικά τα όσα κα-
τεργάσθηκε ο Λυτρωτής του κόσμου. Το Άγιο Πνεύμα είναι που εξα-
γνίζει την καρδιά. Με Αυτό ο πιστός γίνεται μέτοχος θείας φύσης. Ο 
Χριστός έδωσε το Πνεύμα ως θεία δύναμη για να νικήσει τις έμφυτες 
και επίκτητες τάσεις προς το κακό, και να αποτυπώσει το δικό Του 
χαρακτήρα επάνω στην εκκλησία Του»  Ζ.Χ. σελ. 645.  

ΣΚΕΨΗ: Πώς μπορούμε να συνιστούμε τον εαυτό μας ως υπηρέτες 
του Θεού; (Β’ Κορ. 6/ς’ 4) Τι σημαίνει αυτό; 
 
Τρίτη 30 Δεκεμβρίου  

 
Ο απ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤΟΥΣ ΦΙΛΙΠΠΟΥΣ 

Κατά  τη  διάρκεια  του  δεύτερου  ιεραποστολικού  ταξιδιού  του  απ. 
Παύλου,  ο  Τιμόθεος  εντάσσεται  στην  ομάδα.  Στη  συνέχεια,  στις 
Πράξ. 16/ις’ 6 διαβάζουμε ότι «εμποδίστηκαν από το Άγιο Πνεύμα 
να κηρύξουν τον λόγο στην Ασία». Κατά τη διάρκεια ενός νυχτερινού 
οράματος, ο απ. Παύλος βλέπει έναν Μακεδόνα να τον παρακαλεί: 
«Διάβα στη Μακεδονία, και βοήθησέ μας» (εδ. 9). Έτσι, διασχίζο-
ντας το Αιγαίο Πέλαγος, έπλευσαν αμέσως από την Τρωάδα προς 
την ευρωπαϊκή ήπειρο, προς τη Νεάπολη - το πλησιέστερο λιμάνι 
της Μακεδονίας. Αλλά αντί να ευαγγελίσουν εκεί, ο απ. Παύλος, ο 
Σίλας, ο Τιμόθεος και ο Λουκάς (που τους συνάντησε στην Τρωάδα, 
όπως υπονοείται από τη χρήση των ρημάτων σε α’ πληθυντικό πρό-
σωπο στο εδ. 11), κατευθύνονται προς τους Φιλίππους.  
Στην  ευαγγελιστική  του  δραστηριότητα,  ο  απ.  Παύλος  σκεφτόταν 
πάντα στρατηγικά. Κατευθύνθηκαν προς τους «Φιλίππους, που εί-
ναι η πρώτη πόλη εκείνου του μέρους της Μακεδονίας, Ρωμαϊκή α-
ποικία» (Πράξ. 16/ις’ 12). Στην πραγματικότητα, ήταν μια από τις πιο 
τιμημένες πόλεις της Ρωμαϊκής Αυτοκρατορίας, καθώς της είχε δοθεί 
το καθεστώς του Ius Italicum - ο υψηλότερος δυνατός χαρακτηρι-
σμός που μπορούσε να δοθεί σε μια πόλη. Οι πολίτες της είχαν τα 
ίδια προνόμια σαν η πόλη τους να βρισκόταν στην Ιταλία, συμπερι-
λαμβανομένης της απαλλαγής από φόρους, ενώ όποιος γεννιόταν 
στην πόλη γινόταν αυτόματα Ρωμαίος πολίτης. Ήταν επίσης σημα-
ντικός σταθμός κατά μήκος της Εγνατίας Οδού, που ήταν ο κύριος 
χερσαίος δρόμος που συνέδεε τη Ρώμη με την Ανατολή. Η εγκαθί-
δρυση μιας σημαντικής χριστιανικής παρουσίας εκεί τους επέτρεψε 
να μεταφέρουν το Ευαγγέλιο σε πολλές άλλες κοντινές πόλεις, όπως 
την  Αμφίπολη,  την  Απολλωνία,  τη  Θεσσαλονίκη  και  τη  Βέροια 
(Πράξ. 17/ιζ’ 1, 10). 



 10 

Τον 1ο μ.Χ. αιώνα, η επίσημη γλώσσα στους Φιλίππους ήταν τα λα-
τινικά, γεγονός που αποδεικνύεται από την επικράτηση των λατινι-
κών επιγραφών. Παρόλα αυτά, τα ελληνικά ήταν η γλώσσα που μι-
λούσαν στην αγορά και στις γύρω πόλεις, και το μέσο με το οποίο 
διαδόθηκε το Ευαγγέλιο. Ο Λουκάς περιγράφει πώς ο απ. Παύλος 
και οι συνεργάτες του συναντήθηκαν με τους ανθρώπους για προ-
σευχή στην όχθη του ποταμού, όπου η Λυδία και η οικογένειά της 
πίστεψαν στον Κύριο και βαπτίστηκαν (Πράξ. 16/ις’ 13-15). Η Λυδία, 
ως  πωλήτρια  πορφύρας,  θα  γινόταν  ένας  από  τους  σημαντικότε-
ρους  οικονομικούς  υποστηρικτές  της  διακονίας  του  απ.  Παύλου 
στους Φιλίππους. Ο χρόνος που ο απ. Παύλος και ο Σίλας πέρασαν 
εκεί στη φυλακή, οδήγησε στην πίστη και μιας άλλης οικογένειας - 
του δεσμοφύλακα.  
Το Άγιο Πνεύμα γνώριζε ότι η εκκλησία στους Φιλίππους θα αποτε-
λούσε ιδανική γέφυρα για τη διάδοση του Ευαγγελίου στην Ευρώπη, 
παρότι θα υπήρχαν και διωγμοί. Όσο κακός κι αν είναι ο διωγμός 
μπορεί, υπό ορισμένες συνθήκες, να επιτρέψει το Ευαγγέλιο να φτά-
σει σε ανθρώπους που διαφορετικά δεν θα είχαν σε αυτό καμία πρό-
σβαση. 
ΣΚΕΨΗ: Διαβάστε Πράξ. 9/θ’ 16. Πώς μας βοηθά αυτό το εδάφιο να 
κατανοήσουμε  κάποιες  από  τις  δοκιμασίες  του  απ.  Παύλου;  Πώς 
μας βοηθά να κατανοήσουμε κάποιες από τις δικές μας δοκιμασίες; 
 
Τετάρτη 31 Δεκεμβρίου 
 

Ο απ. ΠΑΥΛΟΣ ΚΑΙ ΟΙ ΚΟΛΟΣΣΑΕΙΣ 
Δεν έχουμε καμία καταγραφή του απ. Παύλου να επισκέπτεται τις 
Κολοσσές, γεγονός που δηλώνει και πάλι την αποτελεσματικότητα 
της ευαγγελιστικής του στρατηγικής. Ο Επαφράς, ο οποίος ζούσε 
στις Κολοσσές (Κολ. 4/δ’ 12), ήταν που έφερε το Ευαγγέλιο στην 
πόλη (Κολ. 1/α’ 7). Πώς όμως προσηλυτίστηκε στον Χριστό; Πιθα-
νότατα, όταν ο απ. Παύλος βρισκόταν στην κοντινή Έφεσο και «όλοι 
εκείνοι που κατοικούσαν στην Ασία άκουσαν τον λόγο του Κυρίου 
Ιησού» (Πράξ. 19/ιθ’ 10, συγκρίνετε με Πράξ. 20/κ’ 31).  
Το βιβλίο της Αποκάλυψης μαρτυρεί το πόσο ευρέως διαδόθηκε το 
Ευαγγέλιο σε όλη αυτήν την περιοχή (Αποκ. 1/α’ 4). Η πιο εύλογη 
εξήγηση για αυτήν την επιτυχία, συμπεριλαμβανομένης της εξάπλω-
σής του και στις Κολοσσές, είναι ότι ήταν αποτέλεσμα του έργου των 
προσηλυτισμένων του απ. Παύλου, οι οποίοι άκουσαν για πρώτη 
φορά το μήνυμα στην Έφεσο. Η Έφεσος ήταν η σπουδαιότερη πόλη 
της Μικράς Ασίας και σημαντικό λιμάνι. Ο Επαφράς άκουσε το κή-
ρυγμα του απ. Παύλου στην Έφεσο και, αφού έγινε ένας από τους 
συνεργάτες  του,  μετέφερε  το Ευαγγέλιο  στη  γενέτειρά  του,  τις 



 11 

Κολοσσές. 
Η  Κολοσσές,  η  ανασκαφή  της  οποίας  ξεκίνησε  πρόσφατα  κι  έτσι 
γνωρίζουμε λιγότερα για αυτήν σε σύγκριση με τις  πιο εξέχουσες 
πόλεις της περιοχής, βρίσκονταν περίπου 15 χιλιόμετρα νοτιοανα-
τολικά της Λαοδικείας. Γνωρίζουμε ότι είχε «έως και 10.000 Ιουδαί-
ους να ζουν σε εκείνη την περιοχή της Φρυγίας.» Arthur G. Patzia, New 
International Biblical Commentary: Ephesians, Colossians, Philemon (Peabody, MA: Hendrickson 

Publishers Inc., 1990), τόμ.10, σ.3. Τα νομίσματα που κόπηκαν στις Κολοσσές 
δείχνουν ότι οι άνθρωποι εκεί, όπως και σε πολλές ρωμαϊκές πόλεις, 
λάτρευαν πολλούς θεούς. Οι ειδωλολατρικές πρακτικές και οι ισχυ-
ρές πολιτισμικές επιρροές, προφανώς παρουσίαζαν στους Χριστια-
νούς εκεί τεράστιες προκλήσεις, όχι μόνο για τον ευαγγελισμό της 
πόλης, αλλά και στο να παραμείνουν πιστοί στην αγνή πίστη του 
Ευαγγελίου. Ένας άλλος κατονομασμένος χριστιανός στις Κολοσ-
σές ήταν ο Φιλήμων, ο οποίος ενδέχεται να είχε προσηλυτιστεί πε-
ρίπου την ίδια εποχή με τον Επαφρά. 
Διαβάστε Φιλήμ. 15, 16 και Κολ. 4/δ’ 9. Ποια πορεία παρότρυνε ο 
απ. Παύλος στον Φιλήμονα να ακολουθήσει για τον Ονήσιμο; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Ο ρωμαϊκός νόμος απαιτούσε από τον απ. Παύλο να επιστρέψει τον 
Ονήσιμο στον Φιλήμονα. Ωστόσο, ο απ. Παύλος απευθύνεται στην 
καρδιά και τη συνείδηση του Φιλήμονα και τον προτρέπει να συμπε-
ριφερθεί στον Ονήσιμο όχι ως δούλο, αλλά ως αδελφό του στον Κύ-
ριο Ιησού Χριστό (Φιλήμ. 16).  
ΣΚΕΨΗ: Όσο απεχθείς κι αν είναι η ιδέα της δουλείας σε οποιαδή-
ποτε μορφή και όσο κι αν ευχόμαστε ο απ. Παύλος να είχε καταδι-
κάσει την πρακτική αυτή, πώς κατανοούμε αυτό που λέει εδώ; (Κατά 
τη διάρκεια της δουλείας στην Αμερική, η Ε. Χουάιτ είπε συγκεκρι-
μένα στους Αντβεντιστές να αψηφήσουν τον νόμο που διέταζε τους 
ανθρώπους να επιστρέψουν τους δραπέτες σκλάβους.) 
 
Πέμπτη 1 Ιανουαρίου  

 
Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΣΤΟΥΣ ΦΙΛΙΠΠΟΥΣ ΚΑΙ ΣΤΙΣ ΚΟΛΟΣΣΕΣ  

Διαβάστε Φιλιπ. 1/α’ 1-3 και Κολ. 1/α’ 1, 2. Πώς περιγράφονται οι 
δύο εκκλησίες και ποια σημασία έχει αυτή η απεικόνιση; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Στις επιστολές του, ο απ. Παύλος χαιρετά συχνά τους χριστιανούς 
αποκαλώντας τους «αγίους» – επειδή, μέσω του βαπτίσματος έχουν 
ξεχωρίσει ως ο ιδιαίτερος λαός του Θεού, όπως ακριβώς ο λαός Ισ-
ραήλ μέσω της περιτομής είχε ξεχωρίσει ως «έθνος άγιο» (Εξ. 19/ιθ’ 



 12 

5, 6, Α’ Πέτρ. 2/β’ 9, 10). (Αυτό δεν έχει καμία απολύτως σχέση με 
την  πρακτική  των  εκκλησιών  που  αγιοποιούν  ανθρώπους  ανακη-
ρύσσοντάς τους "αγίους"). 
Ενδιαφέρον, επίσης, έχει ο παραλληλισμός μεταξύ των χαιρετισμών 
αυτών των δύο επιστολών. Στη Φιλιπ. 1/α’ 1, ο απ. Παύλος αναφέ-
ρεται σε «επισκόπους και τους διακόνους» και στην Κολ. 1/α’ 2 σε 
«πιστούς αδελφούς εν Χριστώ». Όταν η Καινή Διαθήκη αναφέρει για 
«πιστούς αδελφούς», μιλά για αυτούς που έχουν ένα ιδιαίτερο έργο 
στην εκκλησία (Εφεσ. 6/ς’ 21, Κολ. 4/δ’ 7, Α’ Πέτρ. 5/ε’ 12). Επομέ-
νως,  φαίνεται  ότι  ο  απ.  Παύλος  δεν  απευθύνεται  μόνο  στα  μέλη, 
αλλά και στους υπευθύνους των εκκλησιών σε αυτές τις πόλεις. Η 
αναφορά σε διακονίες που περιγράφονται πιο συγκεκριμένα σε άλλα 
σημεία (Α’ Τιμ. 3/γ’ 1-12, Τίτ. 1/α’ 5-9), μαρτυρεί την ύπαρξη και τη 
σημασία της οργάνωσης από την αρχή της εκκλησίας. 
Η εκπαίδευση συνεργατών όπως ο Τιμόθεος και ο Επαφράς και η 
ύπαρξη υπευθύνων σε τοπικές εκκλησίες, ήταν προτεραιότητα για 
τον απ. Παύλο και ενίσχυε τις ευαγγελιστικές του προσπάθειες. Υ-
πήρχε μια στρατηγική προσέγγιση τόσο για τη μετάδοση του Ευαγ-
γελίου όσο και για τη διατήρηση των εκκλησιών. Οι πρωτοπόροι Χρι-
στιανοί Αντβεντιστές, όπως δείχνουν πολλά άρθρα του περιοδικού 
Review and Herald από τη δεκαετία του 1850, ακολούθησαν αυτό 
το πρότυπο της Καινής Διαθήκης στην οργάνωση της εκκλησίας. Συ-
γκεκριμένα, ο Τζέιμς Γουάιτ είπε: «Η θεία τάξη της Καινής Διαθήκης 
είναι  επαρκής  για  την  οργάνωση  της  εκκλησίας  του  Χριστού.  Αν 
χρειαζόταν κάτι περισσότερο, θα είχε δοθεί επιφοίτηση.» “Gospel Or-

der,”, The Advent Review, and Sabbath Herald, 6 Δεκ. 1853, σ. 173. Πολύ πριν γράψει ο 
απ. Παύλος σε αυτές τις εκκλησίες, οι απόστολοι είχαν ήδη  θέσει 
υπευθύνους στην εκκλησία της Ιερουσαλήμ (Πράξ. 6/ς’ 1-6, 11/ια’ 
30), η οποία «έμελλε να χρησιμεύσει ως παράδειγμα για τη διοργά-
νωση των εκκλησιών σε οποιοδήποτε άλλο μέρος οι απεσταλμένοι 
της αλήθειας θα δημιουργούσαν προσήλυτους του Ευαγγελίου» Π.Α. 
σελ. 76.  
 
Παρασκευή 2 Ιανουαρίου            Δύση Ηλίου: 17:17’ 
 
ΠΕΡΑΙΤΕΡΩ ΜΕΛΕΤΗ:  
«Ο Θεός σάς επέλεξε για τη σωτηρία μέσω του αγιασμού του πνεύ-
ματος και της πίστης στην αλήθεια. Γι' αυτό μείνετε σταθεροί… Αν 
υπηρετείτε πιστά τον Θεό, θα συναντήσετε προκαταλήψεις και αντι-
δράσεις, αλλά μην προκαλείσθε όταν υποφέρετε άδικα. Μην αντα-
ποδίδετε αντίποινα. Κρατήστε σταθερά την ακεραιότητά σας στον 
Ιησού Χριστό. Στρέψτε το πρόσωπό σας προς τον Ουρανό. Αφήστε 
τους άλλους να λένε τα λόγια τους και να ακολουθούν τη δική τους 



 13 

πορεία δράσης. Το δικό σας μέρος είναι να συνεχίσετε με την πρα-
ότητα και την ταπεινοφροσύνη του Χριστού. Κάνετε το έργο σας με 
σταθερό σκοπό, με καθαρότητα καρδιάς, με όλη σας τη δύναμη και 
την ισχύ, στηριζόμενοι στον βραχίονα του Θεού. Την αληθινή και ε-
ξυψωμένη φύση του έργου σας μπορεί να μην τη γνωρίσετε ποτέ. 
Την αξία της ύπαρξής σας μπορείτε να τη μετρήσετε μόνο με τη ζωή 
που δόθηκε για να σας σώσει… 
»Για κάθε ψυχή που αυξάνεται εν Χριστώ θα υπάρξουν στιγμές σο-
βαρού και μακροχρόνιου αγώνα, γιατί οι δυνάμεις του σκότους είναι 
αποφασισμένες να αντιταχθούν στον δρόμο της προόδου. Αλλά ό-
ταν ατενίζουμε προς τον σταυρό του Χριστού για χάρη, δεν μπο-
ρούμε να αποτύχουμε. Η υπόσχεση του Λυτρωτή είναι: “Δεν θα σε 
αφήσω ούτε θα σε εγκαταλείψω” (Εβρ. 13/ιγ’ 5), “Είμαι μαζί σας όλες 
τις ημέρες, μέχρι τη συντέλεια του αιώνα” (Ματ. 28/κη’ 20)». Ε. Χουάιτ, 
The Youth’s Instructor, Nov. 9, 1899. 
 
ΕΡΩΤΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΣΥΖΗΤΗΣΗ: 
1. Ο  απ.  Παύλος  φυλακίστηκε  αρκετές  φορές  και  πάντοτε  άδικα. 

Πώς αντιδράτε όταν σας φέρονται άδικα; Ποιες υποσχέσεις της 
Αγίας Γραφής σάς βοηθούν σε τέτοιες στιγμές; 

2. Για τον διωγμό των χριστιανών, ο Τερτυλλιανός, ένας από τους 
πρώτους ηγέτες της εκκλησίας, ανέφερε: «Όσο περισσότερο μας 
θανατώνετε, τόσο αυξάνεται ο αριθμός μας – το αίμα των χρι-
στιανών είναι όπως ο σπόρος.» Alexander Roberts and James Donaldson, 
eds., Ante-Nicene Fathers (Peabody, MA: Hendrickson Publishers, Inc., 1999), vol. 3, p. 55.  
Ταυτόχρονα, οι διωγμοί κατά των χριστιανών εμπόδισαν σημα-
ντικά το έργο της εκκλησίας. Πώς μπορούμε να στηρίξουμε αυ-
τούς που σήμερα διώκονται για την πίστη τους;  

3. Σκεφτείτε το Εδάφιο Μνήμης αυτής της εβδομάδας υπό το πρί-
σμα των δυσκολιών που υπέστη  ο  απ. Παύλος.  «Να χαίρεστε 
στον Κύριο πάντοτε· θα το πω ξανά: Να χαίρεστε.» Πώς το κά-
νουμε αυτό; Τι γίνεται αν κάποιος που αγαπάμε είναι άρρωστος 
ή πεθάνει; Αν έχουμε χάσει τη δουλειά μας; Ή υποφέρουμε τρο-
μερά σωματικώς; Ποιον λόγο έχουμε ως Χριστιανοί, όποια κι αν 
είναι η κατάστασή μας, να είμαστε πάντοτε χαρούμενοι; 

 



 14 

3 Ιανουαρίου – 9 Ιανουαρίου           Σάββατο απόγευμα 
 

2.  ΛΟΓΟΙ ΓΙΑ ΕΥΧΑΡΙΣΤΙΕΣ ΚΑΙ ΠΡΟΣΕΥΧΗ 

 
ΕΔΑΦΙΟ ΜΝΗΜΗΣ: «Επειδή, είμαι βέβαιος, ακριβώς σε τούτο, ότι 
Εκείνος που άρχισε σε σας ένα καλό έργο, θα το αποτελειώσει μέχρι 
την ημέρα του Ιησού Χριστού» Φιλιππησίους 1/α’ 6. 
 
Για τη μελέτη αυτής της εβδομάδας, διαβάστε: Φιλιπ. 1/α’ 1-18, 
Α’ Κορ. 13/ιγ’ 1-8, Ιερ. 17/ιζ’ 9, Κολ. 1/α’ 1-12, Α’ Πέτρ. 1/α’ 4, Ψαλ. 
119/ριθ’ 105, Ησ. 30/λ’ 21. 
 
Ο απ. Παύλος ξεκινά, σκόπιμα, τις επιστολές του με λόγια χαιρετι-
σμού και ευχαριστιών. «Είθε να είναι χάρη σε σας και ειρήνη από 
τον Πατέρα μας Θεό, και τον Κύριο Iησού Χριστό. Ευχαριστούμε τον 
Θεό και Πατέρα του Κυρίου μας Iησού Χριστού, καθώς προσευχό-
μαστε πάντοτε για σας» (Κολ. 1/α’ 2, 3).  
Όπως ο απ. Παύλος, έχουμε κι εμείς πολλούς λόγους για τους οποί-
ους πρέπει να είμαστε ευγνώμονες. Έχουμε βιώσει τη χάρη και το 
έλεος του Θεού με βαθύτατους τρόπους, τρόπους που ακόμη και οι 
άγγελοι δεν μπορούν να κατανοήσουν. Είμαστε επίσης ευγνώμονες 
για τα δώρα του Θεού – την ειρήνη, την ελπίδα και την αγάπη. 
Σε ανθρώπινο επίπεδο, μπορούμε να δείχνουμε εκτίμηση στους άλ-
λους και να είμαστε ευγνώμονες για πράγματα που κάνουν για εμάς. 
Ελπίζουμε ότι και εκείνοι εκτιμούν τα όσα κάνουμε γι' αυτούς. Οι γο-
νείς προσεύχονται ότι τα παιδιά τους θα αγαπήσουν τον Θεό και θα 
εκτιμήσουν τις πραγματικές θυσίες που έκαναν για να τους δώσουν 
την καλύτερη δυνατή ανατροφή. Αλλά, ως άνθρωποι, πέφτουμε σε 
λάθη και μαθαίνουμε από αυτά. 
Αυτή  την  εβδομάδα  θα  εξετάσουμε  τα  εισαγωγικά  λόγια  του  απ. 
Παύλου στις επιστολές προς Φιλιππησίους και προς Κολοσσαείς, 
τα οποία είναι γεμάτα ευχαριστία και προσευχή. Είθε αυτά τα λόγια 
να εμπλουτίσουν και να ενισχύσουν και τη δική μας ζωή προσευχής. 
  



 15 

Κυριακή 4 Ιανουαρίου 
 

ΚΟΙΝΩΝΙΑ ΣΤΟ ΕΥΑΓΓΕΛΙΟ 
Διαβάστε Φιλιπ. 1/α’ 3-8. Για τι είναι ευγνώμων ο απ. Παύλος; Ποιες 
διαβεβαιώσεις δίνει στους Φιλιππήσιους και γιατί αυτές είναι σημα-
ντικές; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Ο απ. Παύλος είναι φυλακισμένος και αλυσοδεμένος. Αυτός ίδρυσε 
την εκκλησία στους Φιλίππους και παρότι τον χωρίζουν εκατοντάδες 
χιλιόμετρα από τους χριστιανούς εκεί, εξακολουθεί να νοιάζεται έ-
ντονα γι’ αυτούς. Κουβαλάει την εκκλησία και τα μέλη της στην καρ-
διά του που είναι γεμάτη αγάπη για τους πιστούς εκεί. Τους νοσταλ-
γεί όλους «με σπλάχνα Ιησού Χριστού» (Φιλιπ. 1/α’ 8) και ευχαριστεί 
τον Θεό γι’ αυτούς.  
Η ευχαριστήρια προσευχή του απ. Παύλου δείχνει ακόμη μια οπτική 
της μεσιτείας του Ιησού για εμάς στον Ουρανό. Στον περιστήθιο του 
αρχιερέα υπήρχαν 12 πέτρες που αντιπροσώπευαν τις 12 φυλές του 
Ισραήλ. Ο αρχιερέας έπρεπε να «βαστάζει τα ονόματα των γιων Ισ-
ραήλ στο περιστήθιο της κρίσης επάνω στην καρδιά του» καθώς με-
σίτευε για αυτούς (Έξ. 28/κη’ 29). Ομοίως και ο Ιησούς, ο Αρχιερέας 
μας στο ουράνιο Αγιαστήριο, φέρει τα ονόματα του λαού Του στην 
καρδιά Του καθώς μεσιτεύει για εμάς στον Πατέρα.  
Η διατύπωση στη Φιλιπ. 1/α’ 3 είναι διφορούμενη, υπογραμμίζοντας 
τη στενή σχέση μεταξύ του απ. Παύλου και των Φιλιππήσιων. Συνή-
θως ερμηνεύεται ότι ο απ. Παύλος τούς θυμάται στις προσευχές του, 
αλλά θα μπορούσε επίσης να αναφέρεται στην ανάμνηση εκείνων 
για αυτόν. Σε κάθε περίπτωση, υπογραμμίζει τη στενή και αμοιβαία 
σχέση που μοιράζονται, την οποία υπογραμμίζει και με τη λέξη κοι-
νωνία. Όπως ο απ. Παύλος είχε κοινωνία στα  πάθη  του  Χριστού 
(Φιλιπ. 3/γ’ 10), έτσι και οι Φιλιππήσιοι έγιναν συγκοινωνοί στις θλί-
ψεις εκείνου και συμμετείχαν στηρίζοντας οικονομικά τη διακονία του 
(Φιλιπ. 4/δ’ 14, 15) «από την πρώτη ημέρα» (Φιλιπ. 1/α’ 5), γεγονός 
που τον οδηγεί στο να ευχαριστεί τον Θεό γι' αυτούς και να προσεύ-
χεται γι' αυτούς (Φιλιπ. 1/α’ 4). 
Είναι ενδιαφέρον ότι ο απ. Παύλος δεν λυπάται που είναι στη φυ-
λακή, καθώς αυτή η εμπειρία τού παρέχει την ευκαιρία για απολογία 
και επιβεβαίωση του Ευαγγελίου (Φιλιπ. 1/α’ 7), ώστε να δοξάσει τον 
Θεό. Ο απ. Παύλος πρόκειται σύντομα να πάει  σε δίκη. Ωστόσο, 
νοιάζεται περισσότερο για τη σωτηρία των δεσμοφυλάκων και των 
άλλων φυλακισμένων, παρά για τη δική του απελευθέρωση. Δεν α-
νησυχεί για το αν θα ζήσει ή θα πεθάνει, γιατί είναι βέβαιος  ότι ο 
Θεός θα ολοκληρώσει το καλό έργο που έχει αρχίσει σε όλους όσους 



 16 

Τον εμπιστεύονται (Φιλιπ. 1/α’ 6). 
ΣΚΕΨΗ: Πώς αντιλαμβάνεστε την υπόσχεση (εδ. 1/α’ 6) ότι ο Θεός 
θα ολοκληρώσει το καλό έργο που άρχισε σε σας; Τι σημαίνει αυτό; 
Θα τελειώσει ποτέ αυτό το έργο πριν από τη Δευτέρα Παρουσία; 
 
Δευτέρα 5 Ιανουαρίου 
 

ΤΑ ΑΙΤΗΜΑΤΑ ΤΗΣ ΠΡΟΣΕΥΧΗΣ ΤΟΥ απ. ΠΑΥΛΟΥ 
Διαβάστε την προσευχή του απ. Παύλου στη Φιλιπ. 1/α’ 9-11. Ποιο 
είναι το επίκεντρό της και ποια τα ιδιαίτερα αιτήματά του; Τι μας λέει 
αυτό για την προσευχή; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Αυτή  η  σύντομη  προσευχή  συνοψίζει  όλες  τις  ανησυχίες  του  απ. 
Παύλου, τις οποίες θα αναπτύξει στο υπόλοιπο της επιστολής. Πίσω 
από αυτήν την προσευχή, καθώς και από τις προηγούμενες ευχαρι-
στήριες εκφράσεις του απ. Παύλου, υπάρχει μια έμφαση στην εκ-
κλησία ως σύνολο. Η προσευχή του δεν είναι για τον ίδιο, αλλά ε-
στιάζει αποκλειστικά στους άλλους. Προσεύχεται για ολόκληρη την 
εκκλησία και την ευημερία της. Ας δούμε πιο προσεκτικά κάποια από 
τα στοιχεία της προσευχής του: 
• Αγάπη: «Να περισσεύσει η αγάπη σας ακόμα περισσότερο και πε-
ρισσότερο». Ο απ. Παύλος δεν προσεύχεται απλώς για περισσό-
τερη αγάπη, αλλά για αγάπη που έχει μια συγκεκριμένη κατεύθυνση: 
«σε επίγνωση και σε κάθε νόηση  για να διακρίνετε τα διαφέροντα». 
Η  αναφορά  στην  επίγνωση  δεν  αφορά  απλώς στη  διανοητική 
γνώση, αλλά στην ακριβή γνώση των πνευματικών πραγμάτων που 
μπορεί να αποκτηθεί μόνο μέσω της κοινωνίας με τον Θεό και της 
μελέτης του Λόγου Του (Εφεσ. 1/α’ 17, 4/δ’ 13, Α’ Τιμ. 2/β’ 4). 
• Διάκριση: «Να διακρίνετε τα διαφέροντα» (η ικανότητα να διακρί-
νουμε το τι είναι ηθικά επιβλαβές) «ώστε να είστε ειλικρινείς και α-
πρόσκοπτοι». 
• Ειλικρίνεια: «Να είστε ειλικρινείς». Να έχουμε καθαρή και απρο-
σποίητη συμπεριφορά. «Όλα όσα κάνουν οι Χριστιανοί πρέπει να 
είναι ολοφάνερα όπως το φως του ήλιου»  Ε. Χουάιτ, Reflecting Christ, σ. 71.  
• Δίχως προσκόμματα: «Να είστε απρόσκοπτοι». Δεν θα πρέπει να 
γινόμαστε εμπόδιο, να μη λέμε ή κάνουμε κάτι που θα δυσκόλευε 
την πίστη κάποιου. 
• Δικαιοσύνη: Να είστε «γεμάτοι από καρπούς δικαιοσύνης, που πα-
ράγονται διαμέσου του Ιησού Χριστού». Ο απ. Παύλος αναφέρεται 
εκτενέστερα σε αυτό στις επιστολές προς Ρωμαίους και προς Γαλά-
τας και το αναπτύσσει επίσης στη Φιλιπ. 3/γ’. Δεν έχουμε δική μας 
δικαιοσύνη, αλλά μόνο αυτή που λαμβάνουμε μέσω του Χριστού. 



 17 

ΣΚΕΨΗ: Πώς μπορεί η αγάπη μας να περισσεύει «περισσότερο και 
περισσότερο»; (εδ. 9) Γιατί είναι τόσο σημαντικό αυτό για τη χριστια-
νική ζωή; (Δείτε Α’ Κορ. 13/ιγ’ 1-8). 
 
Τρίτη 6 Ιανουαρίου 
 

ΕΦΑΡΜΟΣΜΕΝΗ ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΗ ΔΙΑΚΡΙΣΗ 
Οι Φιλιππήσιοι ήταν δικαιολογημένα θλιμμένοι όταν άκουσαν για τη 
φυλάκιση του απ. Παύλου. Τώρα το έργο του ήταν σοβαρά περιορι-
σμένο. Δεν μπορούσε να ταξιδέψει. Δεν μπορούσε να κηρύξει. Δεν 
μπορούσε να επισκέπτεται τις συναγωγές και να διδάσκει τους αν-
θρώπους για τον Ιησού ως Μεσσία. Δεν μπορούσε πλέον να ιδρύει 
εκκλησίες.  Οι  Φιλιππήσιοι  έστειλαν  τον  Επαφρόδιτο  για  να  διαπι-
στώσει την κατάσταση του αποστόλου, να τον ενισχύσει και να τον 
βοηθήσει στις ανάγκες του.  
Διαβάστε Φιλιπ. 1/α’ 12-18. Πώς αντιμετώπισε ο απ. Παύλος τη φυ-
λάκισή του; Τι διδάγματα μπορούμε να πάρουμε από τη στάση του, 
παρά τις συνθήκες στις οποίες βρέθηκε; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Το μήνυμα που τους έστειλε ο απ. Παύλος πρέπει να εξέπληξε τους 
Φιλιππήσιους. Ο απ. Παύλος είδε τις συνθήκες του με άλλη οπτική. 
Η πνευματική του διάκριση τον οδήγησε να δει τη φυλάκισή του ως 
κάτι καλό. Δεν εμπόδιζε καθόλου το έργο του και όπως ο ίδιος λέει, 
«αυτά που μου συνέβησαν συνέτρεξαν περισσότερο σε πρόοδο του 
ευαγγελίου» (Φιλιπ. 1/α’ 12). Εκεί που οι άλλοι έβλεπαν μόνο αλυ-
σίδες και κάγκελα, ο απ. Παύλος έβλεπε τους Ρωμαίους φρουρούς 
του ως πιθανούς πολίτες στη βασιλεία του Θεού. Έβλεπε επίσης ότι 
η φυλάκισή του ενθάρρυνε σε μεγάλο βαθμό τους άλλους πιστούς 
να είναι πιο δραστήριοι και πιο αποφασισμένοι στο να μεταδώσουν 
το Ευαγγέλιο, να μιλούν με τόλμη για τον Χριστό χωρίς να φοβούνται 
τις συνέπειες.  
Ίσως είναι δύσκολο να το φανταστεί κανείς, αλλά κάποιοι από τους 
ηγέτες της εκκλησίας σκέφτηκαν να επωφεληθούν από τη φυλάκιση 
του απ. Παύλου. Πίστευαν, προφανώς, ότι η αφάνειά του θα έστρεφε 
σε μεγαλύτερη προσοχή προς τους ίδιους και το δικό τους κήρυγμα 
του Ευαγγελίου. Τι ισχυρό αλλά και θλιβερό παράδειγμα του ανθρώ-
πινου εγωισμού, ακόμη και στην εκκλησία. Όπως είπε ο προφήτης 
Ιερεμίας πολύ πριν τον απ. Παύλο: «H καρδιά είναι απατηλή περισ-
σότερο απ’ όλα, και υπερβολικά διεφθαρμένη· ποιος μπορεί να τη 
γνωρίσει;» (Ιερ. 17/ιζ’ 9). 
Από την άλλη πλευρά, κάποιοι πιστοί εργάτες έγιναν ευτυχώς πε-
ρισσότερο ζηλωτές στη μετάδοση του Ευαγγελίου. Αγαπούσαν τον 



 18 

απ. Παύλο τόσο πολύ που τα δεινά τα οποία τον έβλεπαν να υπο-
μένει για την πίστη του τους οδήγησαν να εμπιστευτούν περισσό-
τερο τον Χριστό και τους ενθάρρυναν να είναι ακόμη πιο δραστήριοι 
για τον Κύριο. Το παράδειγμά του τους ώθησε να πάνε εκεί που πριν 
φοβόντουσαν. Τους οδήγησε να μιλήσουν σε καταστάσεις κατά τις 
οποίες πριν σιωπούσαν. Κι έτσι, μέσα από το έργο τους, ακόμη πε-
ρισσότεροι άνθρωποι αποδέχθηκαν τον Χριστό και το Ευαγγέλιο της 
σωτηρίας. 
ΣΚΕΨΗ: Τι διδαχθήκατε από εμπειρίες που, αν και αναμφισβήτητα 
κακές, έφεραν και κάποια οφέλη; Πώς μπορούμε να εμπιστευόμαστε 
περισσότερο τον Θεό όταν τα οφέλη δεν είναι εμφανή;  
 
Τετάρτη 7 Ιανουαρίου 
 

Ο ΚΑΡΠΟΣ ΤΟΥ ΕΥΑΓΓΕΛΙΟΥ 
Η σχέση του απ. Παύλου με τους Κολοσσαείς ήταν διαφορετική από 
ό,τι με τους Φιλιππήσιους. Τους συμπεριέλαβε μεταξύ εκείνων που 
«δεν έχουν δει σωματικά το πρόσωπό» του (Κολ. 2/β’ 1). Παρόλα 
αυτά τους διαβεβαιώνει, όπως και τους Φιλιππήσιους, ότι ευχαριστεί 
τον Θεό γι’ αυτούς και προσεύχεται πάντοτε γι’ αυτούς.  
Διαβάστε Κολ. 1/α’ 3-8. Για ποια τρία πράγματα ευχαριστεί ο απ. 
Παύλος τον Θεό;   
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Ο απ. Παύλος μιλά για τις τρεις αρετές που αναφέρει και σε άλλα 
σημεία: την πίστη, την ελπίδα και την αγάπη (Α’ Κορ. 13/ιγ’ 13, Α’ 
Θεσ. 1/α’ 3, 5/ε’ 8). Προσέξτε ότι δεν επαινεί τους Κολοσσαείς για 
αυτές τις αρετές, αλλά ευχαριστεί τον Πατέρα για αυτές επειδή, όπως 
ο απ. Ιάκωβος λέει, συγκαταλέγονται σε «κάθε τέλειο δώρημα» που 
λαμβάνουμε από Αυτόν (Ιακ. 1/α’ 17). Όταν βλέπουμε την αγάπη 
που έχει ο Θεός για εμάς, αυτό μας οδηγεί σε πίστη στον Χριστό 
(Εφεσ. 2/β’ 4-8) και λαμβάνουμε την ελπίδα του  Ουρανού. Ο απ. 
Πέτρος την περιγράφει ως «κληρονομία άφθαρτη και αμόλυντη και 
αμάραντη, που είναι φυλαγμένη για μας στους ουρανούς» (Α’ Πέτρ. 
1/α’ 4). 
Ο απ. Παύλος τονίζει επίσης ότι το Ευαγγέλιο είναι αξιόπιστο επειδή 
βασίζεται στον «λόγο της αλήθειας». Αυτή είναι μια έκφραση που 
χρησιμοποιεί ο απ. Παύλος αλλού σε σχέση με τον θεόπνευστο λόγο 
του Θεού (Β’ Κορ. 6/ς’ 7, Β’ Τιμ. 2/β’ 15). Σε αντίθεση με τον λόγο 
των ανθρώπων, ο λόγος του Θεού ενεργείται σε όσους πιστεύουν 
(Α’ Θεσ. 2/β’ 13) και εκπληρώνει το θέλημά Του (Ησ. 55/νε’ 11). Έ-
τσι, όταν διακηρύσσεται το Ευαγγέλιο, η δύναμη του Θεού εκδηλώ-
νεται  μέσω  του  έργου  του  Αγίου  Πνεύματος  στην  καρδιά  των 



 19 

ακροατών και οι άνθρωποι ανταποκρίνονται. Το ίδιο το Ευαγγέλιο 
παράγει τον καρπό, επειδή είναι «ο λόγος της ζωής» (Φιλιπ. 2/β’16). 
Ίσως το πιο εκπληκτικό είναι η εξάπλωση του Ευαγγελίου σε τόσο 
σύντομο χρονικό διάστημα. Μέσα σε τριάντα περίπου χρόνια από 
τον θάνατο και την ανάσταση του Χριστού, ο απ. Παύλος μπορούσε 
ήδη να δηλώσει ότι το Ευαγγέλιο είχε διαδοθεί «σε ολόκληρο τον 
κόσμο» (Κολ. 1/α’ 6). Λίγο αργότερα, στο ίδιο κεφάλαιο, λέει ότι το 
Ευαγγέλιο «κηρύχθηκε σε ολόκληρη την κτίση» (Κολ. 1/α’ 23). Το 
εκτεταμένο ρωμαϊκό οδικό δίκτυο κατέστησε δυνατή την ταχεία επι-
κοινωνία και τα ταξίδια, και έτσι οι επιστολές του απ. Παύλου μπό-
ρεσαν να κυκλοφορήσουν ευρέως τόσο γρήγορα. Αλλά είναι η δύ-
ναμη του Θεού που ενεργεί μέσω του λόγου, ο οποίος γεννά πνευ-
ματική ζωή σε ένα άτομο (Ιακ. 1/α’ 18, Α’ Πέτ. 1/α’ 23), καθιστώντας 
το νέο κτίσμα εν Χριστώ (Β’ Κορ. 5/ε’ 17). 
ΣΚΕΨΗ: Στην Κολ. 1/α’ 5, ο απ. Παύλος γράφει για «την ελπίδα που 
είναι για σας αποταμιευμένη στους ουρανούς». Πώς αντιλαμβάνεστε 
αυτή την ελπίδα και γιατί ισχύει για εμάς, παρά την αναξιότητά μας; 
 
Πέμπτη 8 Ιανουαρίου 
 

ΔΥΝΑΜΗ ΠΡΟΣΕΥΧΗΣ 
Διαβάστε  Κολ.  1/α’  9-12.  Ποια  συγκεκριμένα  αιτήματα  βρίσκονται 
στην προσευχή του απ. Παύλου; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Ο απ. Παύλος προσεύχεται «να γίνετε πλήρεις από την επίγνωση 
του θελήματός Του», περιγράφοντας τη γνώση του θελήματος του 
Θεού ως «σοφία και πνευματική σύνεση» (Κολ. 1/α’ 9). Η σοφία έρ-
χεται, πρώτα από όλα, με το να εμπιστευόμαστε πλήρως τον Θεό, 
να είμαστε πρόθυμοι να κάνουμε το θέλημά Του (Ιωάν. 7/ζ’ 17) και 
να μην στηριζόμαστε στη δική μας κατανόηση (Παρ. 3/γ’ 5). Όμως, 
συχνά τίθεται το ερώτημα: Ποιο είναι το θέλημα του Θεού για μένα 
σε αυτήν την κατάσταση; Υπάρχουν τέσσερεις κύριες πηγές από τις 
οποίες μπορούμε να μάθουμε το θέλημα του Θεού, καθώς το ανα-
ζητούμε με προσευχή: 
• Η πιο σημαντική πηγή σοφίας είναι η ίδια η Αγία Γραφή. «Λύχνoς 
στα  πόδια  μoυ  είναι  o  Λόγoς  Σoυ,  και  φως  στα  μoνoπάτια  μoυ» 
(Ψαλ. 119/ριθ’ 105).  
• Ο Θεός μάς έχει δώσει ιδιαίτερη σοφία για τις έσχατες ημέρες μέσω 
του Πνεύματος της Προφητείας (Αποκ. 12/ιβ’ 17, 19/ιθ’ 10), όπως 
εκδηλώνεται μέσα από τα γραπτά της Ε. Χουάιτ. Η Αγία Γραφή μάς 
ενθαρρύνει: «Πιστέψτε στον Kύριo τον Θεό μας, και θα στερεωθείτε· 
πιστέψτε στους προφήτες Του, και θα ευοδωθείτε» (Β’ Χρον. 20/κ’ 



 20 

20). 
• Το θέλημα και η καθοδήγηση του Θεού μπορούν επίσης να γίνουν 
γνωστά μέσα από θεόσταλτες καταστάσεις, ζητώντας Του να ανοίξει 
ή  να  κλείσει  “πόρτες”  –  να  κάνει  πράγματα  ή  να  τα  εμποδίσει  να 
συμβούν (Κολ. 4/δ’ 3). 
• Μέσω της καθοδήγησης του Αγίου Πνεύματος, όταν μάθουμε να 
αναγνωρίζουμε τη φωνή Του: «Και τα αυτιά σoυ θα ακoύν από πίσω 
σoυ έναν λόγo, πoυ  θα λέει: Aυτός είναι o δρόμoς,  περπατάτε ε-
πάνω σ’ αυτόν· όταν στρέφεστε προς τα δεξιά, και όταν στρέφεστε 
προς τα αριστερά.» (Ησ. 30/λ’ 21). 
Ο απ. Παύλος προσεύχεται για τους Κολοσσαείς, «να περπατήσετε 
αντάξια στον Kύριο» (Κολ. 1/α’ 10). Φυσικά, κανείς δεν μπορεί από 
μόνος του να είναι άξιος, αλλά ο Θεός μάς υπολογίζει άξιους με τη 
χάρη Του και μας καλεί να ζήσουμε σύμφωνα με αυτήν την υψηλή 
κλήση (Εφεσ. 4/δ’ 1, Α’ Θεσ. 2/β’ 12). Ο απ. Παύλος χρησιμοποιεί 
το ρήμα περπατώ άλλες τρεις φορές σε αυτή την επιστολή (Κολ. 2/β’ 
6, 3/γ’ 7, 4/δ’ 5) και σημαίνει να ζούμε και να ενεργούμε σύμφωνα 
με τον νόμο του Θεού (Έξ. 18/ιη’ 20), κάτι που είναι δυνατό μόνο 
μέσω του έργου του Αγίου Πνεύματος (Ιεζ. 36/λς’ 27).  
Ο απ. Παύλος προσεύχεται επίσης η ζωή τους (αλλά και η δική μας 
ζωή) να είναι σε όλα ευάρεστη στον Κύριο και απαριθμεί διάφορους 
τρόπους για να επιτευχθεί αυτό: «καρποφορώντας σε κάθε έργο α-
γαθό» (Κολ. 1/α’ 10), «αυξανόμενοι στην επίγνωση του Θεού» (εδ. 
10) και «ευχαριστώντας τον Πατέρα» (εδ. 12).  
ΣΚΕΨΗ: Τι θα απαντούσατε αν κάποιος σας ρωτούσε: "Πώς ξέρεις 
ότι ο Θεός σε οδηγεί προς τη μία ή την άλλη κατεύθυνση;"  
 
Παρασκευή 9 Ιανουαρίου            Δύση Ηλίου: 17:22’ 
 
ΠΕΡΑΙΤΕΡΩ ΜΕΛΕΤΗ:  
«Μερικοί δεν είναι σε θέση να κάνουν προγραμματισμένα σχέδια για 
το μέλλον. Η ζωή τους είναι ασταθής. Δεν μπορούν να διακρίνουν 
τα αποτελέσματα των υποθέσεών τους, και αυτό συχνά τους γεμίζει 
αγωνία και ανησυχία. Ας έχουμε στο νου μας ότι η ζωή των παιδιών 
του Θεού στον κόσμο αυτόν είναι μια οδοιπορία. Δεν έχουμε τη σο-
φία να προγραμματίσουμε την ίδια μας τη ζωή. Δεν εξαρτάται από 
εμάς να δημιουργήσουμε το μέλλον μας. “Διά πίστεως υπήκουσεν ο 
Αβραάμ ότε εκαλείτο να εξέλθη εις τον τόπον τον οποίον έμελλε να 
λάβη  εις  κληρονομίαν,  και  εξήλθε  μη  εξεύρων  πού  υπάγει.”  Εβρ. 
11/ια’8. 
»Στην επίγεια ζωή Του ο Χριστός δεν έκανε σχέδια για τον εαυτό 
Του. Δεχόταν τα σχέδια του Θεού γι’ Αυτόν, και μέρα με τη μέρα ο 
Πατέρας Του αποκάλυπτε τα σχέδιά Του. Έτσι και εμείς πρέπει να 



 21 

εξαρτόμαστε από τον Θεό, ώστε η ζωή μας να αποτελεί εκπλήρωση 
του θελήματός Του. Ενώ εμείς Του αναθέτουμε την πορεία μας, Ε-
κείνος καθοδηγεί τα βήματά μας. 
»Πολλοί ενώ προγραμματίζουν ένα λαμπρό μέλλον, καταλήγουν σε 
πλήρη  αποτυχία.  Αφήστε  τον  Θεό  να  καταστρώσει  τα  σχέδια  για 
σας. Όπως το παιδί, έχετε εμπιστοσύνη στην οδηγία Εκείνου ο ο-
ποίος “θέλει φυλάττει τους πόδας των οσίων αυτού.” Α’ Σαμ. 2/β’ 9. 
Ο Θεός ποτέ δεν οδηγεί τα παιδιά Του διαφορετικά από ό,τι αυτά θα 
προτιμούσαν  να  οδηγηθούν,  αν  μόνο  έβλεπαν  το  τέλος  από  την 
αρχή και διέκριναν τον ένδοξο σκοπό που εκπληρώνουν ως συνερ-
γάτες Του.» Ζ.Υ. σελ. 452. 

 
ΕΡΩΤΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΣΥΖΗΤΗΣΗ: 
1. Αναλογιστείτε  την  εβδομάδα  που  πέρασε  και  απαριθμήστε  τα 

πράγματα για τα οποία είστε ευγνώμονες. Μήπως υπάρχουν πε-
ρισσότερα πράγματα για τα οποία πρέπει να είστε ευγνώμονες 
από ό,τι νομίζετε; 

2. Μείνετε στην τελευταία πρόταση του παραπάνω αποσπάσματος. 
Αυτή είναι μια  πολύ ισχυρή δήλωση πίστης. Πώς μπορείτε να 
μάθετε να εμπιστεύεστε τον Θεό τόσο βαθιά; 

3. Υπό το φως της Κολ. 1/α’ 6, 23, συζητήστε την ακόλουθη δή-
λωση: «Για σαράντα χρόνια η απιστία, η γκρίνια και η εξέγερση 
απέκλεισαν το αρχαίο Ισραήλ από τη γη Χαναάν. Οι ίδιες αμαρ-
τίες καθυστέρησαν την είσοδο του σύγχρονου Ισραήλ στην ουρά-
νια Χαναάν. Σε καμία από τις περιπτώσεις δεν ευθύνονται οι υ-
ποσχέσεις του Θεού. Είναι η απιστία, η κοσμικότητα, η μη αφιέ-
ρωση και η διαμάχη μεταξύ του ομολογούμενου λαού του Κυρίου 
που μας κράτησαν σε αυτόν τον κόσμο της αμαρτίας και της θλί-
ψης τόσα χρόνια. Αν η εκκλησία του Χριστού είχε κάνει το καθο-
ρισμένο έργο της όπως είχε ορίσει ο Κύριος, όλος ο κόσμος θα 
είχε προειδοποιηθεί πριν από αυτό και ο Κύριος Ιησούς θα είχε 
έρθει στη γη μας με δύναμη και μεγάλη δόξα.» -Ellen G. White, Last Day 

Events, σ. 38. Με ποιους τρόπους θα μπορούσαμε σήμερα να είμα-
στε ένοχοι για τα ίδια πράγματα; 

  



 22 

10 Ιανουαρίου – 16 Ιανουαρίου          Σάββατο απόγευμα 
 

3.  ΖΩΗ ΚΑΙ ΘΑΝΑΤΟΣ 

ΕΔΑΦΙΟ ΜΝΗΜΗΣ: «Επειδή, σε μένα το να ζω είναι ο Χριστός, και 
το να πεθάνω είναι κέρδος» Φιλιππησίους 1/α’ 21. 
 
Για τη μελέτη αυτής της εβδομάδας, διαβάστε: Φιλιπ. 1/α’ 19-30, 
Α’ Κορ. 4/δ’ 14-16, Β’ Κορ. 10/ι’ 3-6, Ιωάν. 17/ιζ’ 17-19, Μιχ. 6/ς’ 8, 
Πράξ. 14/ιδ’ 22. 
 

Λέγεται, συχνά, ότι ο θάνατος είναι απλώς μέρος της ζωής. Όμως 
αυτό δεν είναι αλήθεια. Ο θάνατος είναι το αντίθετο της ζωής, είναι 
εχθρός της ζωής. Ο θάνατος δεν ήταν ενσωματωμένος στη ζωή. Ο 
απ. Παύλος δηλώνει με έμφαση ότι ο Χριστός πέθανε «για να κα-
ταργήσει, διαμέσου του θανάτου, αυτόν που έχει το κράτος του θα-
νάτου, δηλαδή, τον  Διάβολο, και να ελευθερώσει εκείνους, όσους 
εξαιτίας του φόβου του θανάτου ήσαν σε ολόκληρη τη ζωή υποκεί-
μενοι στη δουλεία» (Εβρ. 2/β’ 14,15). 
Έτοιμος να πεθάνει για τον Χριστό, ο απ. Παύλος ήταν σίγουρος για 
τη μακροπρόθεσμη κατάληξή του. Το πιο σημαντικό για αυτόν στο 
μεταξύ ήταν να τιμήσει, είτε με τη ζωή είτε με τον θάνατό του, τον 
Χριστό και να κηρύξει το Ευαγγέλιο σε όσο το δυνατόν περισσότε-
ρους ανθρώπους. Ίσως αυτός να είναι ένας λόγος που έχουμε τόσες 
πολλές επιστολές που φέρουν το όνομά του. Μέσω των γραπτών 
του, μπορούσε να φτάσει σε πολλούς ανθρώπους και σε μέρη που 
ο ίδιος δεν είχε επισκεφθεί ποτέ.  
Η ζωή είναι σύντομη και είναι ζωτικής σημασίας, μέσα στα χρόνια 
που  μας  χαρίζει  ο  Κύριος,  να  φέρουμε  τη  μεγαλύτερη  επίδραση 
στους γύρω μας για τη βασιλεία του Θεού. Μεγάλο μέρος αυτής της 
επίδρασης έχει να κάνει με την ενθάρρυνση της «ενότητας της πί-
στης». Όπως θα δούμε στην αρχή αυτής της εβδομάδας, αυτό το 
θέμα ήταν ένας σημαντικός λόγος για τον οποίο ο απ. Παύλος έ-
γραψε στους Φιλιππήσιους. 



 23 

Κυριακή 11 Ιανουαρίου 
 

Ο ΧΡΙΣΤΟΣ ΘΑ ΜΕΓΑΛΥΝΘΕΙ  
Διαβάστε Φιλιπ. 1/α’ 19, 20. Ποια φαίνεται να είναι η προσδοκία του 
απ. Παύλου για την έκβαση της δίκης του; Τι θεωρεί ακόμη πιο ση-
μαντικό από το να αθωωθεί; 
……………………………..……………………………………………… 
 

Παρότι ο απ. Παύλος δεν ήταν εγκληματίας, δεν ήταν η πρώτη φορά 
που καταδιώχτηκε και φυλακίστηκε. Στους Κορίνθιους ανέλυσε λε-
πτομερώς τα παθήματά του μέχρι εκείνη τη στιγμή: «σε φυλακές πε-
ρισσότερο, σε θανάτους πολλές φορές· από τους Ιουδαίους πέντε 
φορές πήρα 40 παρά μία μαστιγώσεις· τρεις φορές ραβδίστηκα, μία 
φορά λιθοβολήθηκα, τρεις φορές ναυάγησα, ένα μερόνυχτο έκανα 
στον βυθό· σε οδοιπορίες πολλές φορές, σε κινδύνους ποταμών, σε 
κινδύνους ληστών, σε κινδύνους από το γένος, σε κινδύνους από τα 
έθνη, σε κινδύνους στην πόλη, σε κινδύνους στην ερημιά, σε κινδύ-
νους στη θάλασσα, σε κινδύνους από ψευδάδελφους· σε κόπο και 
μόχθο, σε αγρυπνίες πολλές φορές, σε πείνα και δίψα, σε νηστείες 
πολλές φορές, σε ψύχος και γυμνότητα» (Β’ Κορ. 11/ια’ 23-27). 
Αλλά μη νομίζουμε ότι αυτά τα βάσανα ήταν τα πιο σημαντικά για 
αυτόν. Ο απ. Παύλος προσθέτει ότι στο μυαλό του ήταν, «εκτός από 
τα  εξωτερικά,  ο  επικείμενος  αγώνας  καθημερινά,  η  μέριμνα  όλων 
των εκκλησιών» (Β’ Κορ. 11/ια’ 28).  
Διαβάστε Α’ Κορ. 4/δ’ 14-16, Α’ Θεσ. 2/β’ 10, 11, Γαλ. 4/δ’ 19 και 
Φιλήμ. 10. Ποια σχέση έχει ο απ. Παύλος με τις εκκλησίες που ί-
δρυσε και τους ανθρώπους που κέρδισε για τον Χριστό; 
……………………………..……………………………………………… 
 

Όπως ο Ιησούς, ο Οποίος δεν λυπήθηκε τίποτα για να μας σώσει, 
έτσι και ο απ. Παύλος δήλωσε στους πιστούς ότι: «με βαθύτατη ευ-
χαρίστηση θα δαπανήσω και θα δαπανηθώ ολοκληρωτικά για χάρη 
των ψυχών σας» (Β’ Κορ. 12/ιβ’ 15). Αλλά, παραδόξως, όσο περισ-
σότερο μοιάζουν οι πράξεις ενός ατόμου με τις πράξεις του Ιησού, 
τόσο λιγότερο αγαπιούνται ή εκτιμούνται από κάποιους. «Όλοι όσοι 
θέλουν να ζουν με τρόπο ευσεβή εν Χριστώ Ιησού, θα διωχθούν» 
(Β’ Τιμ. 3/γ’ 12). Ωστόσο, οι πιστοί χριστιανοί παραμένουν ίσως ο 
πιο ισχυρός τρόπος για να δοξαστεί ο Θεός και να επιβεβαιωθεί η 
αλήθεια του Ευαγγελίου (Φιλιπ. 1/α’ 7). «Η υπομονητική και χαρού-
μενη στάση του Παύλου κατά το διάστημα της μακρόχρονης και ά-
δικης φυλάκισής του, καθώς και το θάρρος και η πίστη του αποτε-
λούσαν ένα αδιάκοπο κήρυγμα» Π.Α. σελ. 409. 
ΣΚΕΨΗ: Αναλογιστείτε το πώς ζείτε και πώς φέρεστε στους ανθρώ-
πους, κυρίως σε όσους δεν σας φέρονται καλά. Τι μαρτυρία παρου-
σιάζετε για τον Ιησού; 
  



 24 

Δευτέρα 12 Ιανουαρίου 
 

«ΤΟ ΝΑ ΠΕΘΑΝΩ ΕΙΝΑΙ ΚΕΡΔΟΣ» 
Όλοι,  κυρίως  οι  πιστοί,  είμαστε  αναμεμειγμένοι  στη  Μεγάλη  Δια-
μάχη, η οποία μαίνεται τόσο γύρω μας όσο και μέσα μας. Όλοι με 
κάποιον  τρόπο  βιώνουμε  την  πραγματικότητα  αυτής  της  υπερκό-
σμιας διαμάχης, και θα τη βιώνουμε για όσο θα ζούμε. 
Διαβάστε Β’ Κορ. 10/ι’ 3-6. Ποια είναι η βάση του πνευματικού πο-
λέμου που διεξάγουμε και ποια είναι τα όπλα μας; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Τα πιο θανατηφόρα πνευματικά όπλα είναι οι ιδέες, καλές και κακές.  
Ο Σατανάς χρησιμοποιεί ψευδείς ιδέες για να ξεγελάσει τους ανθρώ-
πους. Επίσης, χρησιμοποιεί άσχημα λόγια, κριτική, προδοσία, 
φόβο,  αθέτηση  εμπιστοσύνης  και  υποσχέσεων,  και  πολλά  άλλα 
κακά πράγματα που οι Χριστιανοί δεν πρέπει ποτέ να χρησιμοποι-
ούμε. Αντιθέτως, πρέπει να χρησιμοποιούμε την αγάπη, το έλεος, 
την ειρήνη, την ευγένεια, τη μακροθυμία, την καλοσύνη και τον αυ-
τοέλεγχο. Το πιο ισχυρό μας όπλο που χρησιμοποιείται με σύνεση, 
είναι ο Λόγος του Θεού που χειρίζεται το Άγιο Πνεύμα (Εφεσ. 6/ς’ 
17), επειδή μόνο ο Θεός μπορεί να φέρει την αλήθεια στην καρδιά 
ενός ανθρώπου. Εμείς είμαστε απλώς οι αγγελιοφόροι που χρησι-
μοποιεί ο Κύριος για να επιτύχει τους σκοπούς Του. 
Διαβάστε Φιλιπ. 1/α’ 21, 22. Πώς αντιλαμβανόμαστε τα λόγια του 
απ. Παύλου, ειδικά στο πλαίσιο της Μεγάλης Διαμάχης; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Επειδή η μάχη είναι πνευματική, βρισκόμαστε σε έναν πόλεμο ιδεών 
και αξιών. Ωστόσο, ο Χριστός  έχει επιτύχει για εμάς  τη νίκη στον 
Σταυρό και όσο παραμένουμε συνδεδεμένοι μαζί Του δεν μπορούμε 
ποτέ να ηττηθούμε, ακόμη και αν θανατωθούμε. Ο απ. Παύλος πα-
ρέδωσε τη ζωή του στον Θεό σε ό,τι του συνέβαινε εδώ στη γη, όσο 
άδικο κι αν ήταν, επειδή εμπιστεύτηκε τη ζωή και το μέλλον του σε 
ένα ανώτερο δικαστήριο. Ως χριστιανοί, δεν πρέπει να αγωνιζόμα-
στε τόσο για αυτό που πιστεύουμε ότι οι άνθρωποι μας οφείλουν, 
αλλά να αγωνιζόμαστε για το τι είναι σωστό. Η υποταγή στο θέλημα 
του Θεού είναι ο μόνος τρόπος για να είμαστε νικητές στον πόλεμο 
στον οποίο βρισκόμαστε. Το κατεξοχήν παράδειγμα υποταγής στο 
θέλημα του Θεού, ασφαλώς είναι ο Ιησούς, όπως αναδεικνύει ο απ. 
Παύλος στην προς Φιλιπ. 2/β’.  
ΣΚΕΨΗ: Με ποιους τρόπους βιώνετε την πραγματικότητα της Με-
γάλης Διαμάχης; Πώς μας δίνει παρηγοριά και δύναμη το ότι ο Χρι-
στός έχει ήδη νικήσει για εμάς;  
  



 25 

Τρίτη 13 Ιανουαρίου 
 

ΝΑ ΕΙΣΑΙ ΒΕΒΑΙΟΣ 
Διαβάστε Φιλιπ. 1/α’ 23, 24. Τι εννοεί ο απ. Παύλος λέγοντας ότι το 
«να αναχωρήσω, και να είμαι με τον Χριστό» είναι «πολύ πλέον κα-
λύτερα»; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Σε αυτά τα εδάφια, των οποίων η έννοια έχει παρεξηγηθεί πολύ από 
τους ανθρώπους, ο απ. Παύλος συγκρίνει την αντίθεση μεταξύ ζωής 
και θανάτου. Ο χριστιανός ζει για τον Χριστό και μπορεί ακόμη και 
να πεθάνει για Αυτόν. Είναι κέρδος (Φιλιπ. 1/α’ 21), με την έννοια ότι 
η μαρτυρία μας γίνεται πολύ πιο ισχυρή και πειστική. Δεν υπάρχει 
αμφιβολία ότι ένα άτομο πιστεύει, όταν είναι πρόθυμο ακόμη και να 
πεθάνει για την πίστη του.  
Αλλά πρέπει επίσης να αναγνωρίσουμε ότι οι νεκροί είναι πραγμα-
τικά νεκροί. Δεν γνωρίζουν τίποτα. Αναπαύονται στον τάφο μέχρι 
την ανάσταση (Εκκ. 9/θ’ 5, Ιωάν. 5/ε’ 28, 29). Για αυτό ο Ιησούς είπε 
για τον Λάζαρο που είχε πεθάνει: «O Λάζαρος, ο φίλος μας, κοιμή-
θηκε· αλλά, πηγαίνω για να τον ξυπνήσω» (Ιωάν. 11/ια’ 11).  
Αν οι άνθρωποι που πεθαίνουν πηγαίνουν αμέσως στον Ουρανό, 
φανταστείτε πώς θα ήταν για τον Λάζαρο. Μετά από τέσσερις ημέ-
ρες που ο Λάζαρος απολαμβάνει τον Παράδεισο, τον καλεί ο Ιησούς 
πίσω στη γη. Λογικά, λοιπόν, αυτή η ιδέα αποδεικνύεται εντελώς ε-
σφαλμένη. Ο θάνατος είναι σαν ένας ύπνος δίχως όνειρα, από τον 
οποίο ο Ιησούς θα ξυπνήσει τους πιστούς ακολούθους Του κατά τη 
Δεύτερα Παρουσία. Και τότε, μαζί με τους ζωντανούς αγίους, θα αρ-
παχτούν και θα μεταφερθούν στον Ουρανό για να είναι αιώνια μαζί 
Του (Α’ Θεσ. 4/δ’ 16, 17).  
Ο απ. Παύλος για την "αναχώρηση" του από την παρούσα ζωή δη-
λώνει: «εγώ γίνομαι ήδη σπονδή, και ο καιρός της αναχώρησής μου 
έφτασε» (Β’ Τιμ. 4/δ’ 6), προκειμένου να φθάσει στην ανάσταση των 
νεκρών (Φιλιπ. 3/γ’ 11) για να είναι μαζί με τον Χριστό. Ήταν από-
λυτα βέβαιος πως αν θα έκλεινε τα μάτια του σε θάνατο το αμέσως 
επόμενο πράγμα που θα γνώριζε, εν ριπή οφθαλμού, θα ήταν να δει 
τον Ιησού, ο Οποίος θα τον έπαιρνε μαζί με όλο τον λαό του Θεού 
στον τόπο που έχει ετοιμάσει για όλους όσους Τον αγαπούν (Ιωάν. 
14/ιδ’ 3, Α’ Κορ. 2/β’ 9). 
Αν και πρόθυμος να πεθάνει για τον Χριστό, ο απ. Παύλος δηλώνει 
στους Φιλιππήσιους: «το να μένω, όμως, μέσα στο σώμα είναι ανα-
γκαιότερο για σας» (Φιλιπ. 1/α’ 24). Είναι καλύτερο για εμάς να ζή-
σουμε για τον Χριστό ή να πεθάνουμε γι’ Αυτόν; Αυτό το δύσκολο 
ερώτημα δυσκόλεψε και τον απ. Παύλο, ο οποίος δήλωσε: «τι να 



 26 

εκλέξω δεν γνωρίζω» (Φιλιπ. 1/α’ 22, 23). 
ΣΚΕΨΗ: Όσο κι αν κανείς μας δεν θέλει να πεθάνει, έχετε σκεφτεί 
ποτέ ότι το επόμενο πράγμα που θα αντικρίσουμε θα είναι η επι-
στροφή του Χριστού; Πώς  μας βοηθά αυτή η σκέψη  να κατανοή-
σουμε το σκεπτικό του απ. Παύλου; 
 
Τετάρτη 14 Ιανουαρίου 
 

ΠΑΡΑΜΕΙΝΕΤΕ ΕΝΩΜΕΝΟΙ 
Η τελευταία προσευχή του Ιησού για τους μαθητές Του είχε ως βα-
σικό θέμα την ενότητα. Ο Ιησούς απέβλεπε πέρα από τον Σταυρό 
στην επανένωση με τον Πατέρα Του και στην επανένωση με εμάς: 
«Πατέρα, εκείνους που Μου έδωσες, θέλω, όπου είμαι Εγώ, να είναι 
και εκείνοι μαζί Μου· για να θωρούν τη δόξα τη δική Μου, την οποία 
Μου έδωσες» (Ιωάν. 17/ιζ’ 24). Ο Ιησούς προσευχήθηκε να φυλάξει 
ο Πατέρας τα παιδιά Του, ώστε «να είναι ένα, όπως Εμείς» (Ιωάν. 
17/ιζ’ 11). Τόνισε επίσης τις ολέθριες συνέπειες της διχόνοιας, κα-
θώς γίνεται η αιτία πολλοί άνθρωποι να μην πιστέψουν. Δύο φορές 
σε αυτήν τη σύντομη προσευχή, ο Ιησούς τονίζει ότι η ενότητά μας 
με Εκείνον και τον Πατέρα είναι «για να πιστέψει ο κόσμος» και «να 
γνωρίζει ο κόσμος ότι Εσύ Με απέστειλες» (Ιωάν. 17/ιζ’ 21, 23).   
Διαβάστε Φιλιπ. 1/α’ 27 και συγκρίνετε με Ιωάν. 17/ιζ’ 17-19. Τι λένε 
τόσο ο Ιησούς όσο και ο απ. Παύλος ότι είναι απαραίτητο για την 
ενότητα στην εκκλησία;   
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Η φράση «να πολιτεύεστε επάξια», στη Φιλιπ. 1/α’ 27, σημαίνει να 
συμπεριφέρεστε άξια. Να ζείτε ως πολίτης, όχι οποιουδήποτε επί-
γειου βασιλείου, αλλά ως πολίτης της ουράνιας βασιλείας. Η Επί του 
Όρους Ομιλία αποτυπώνει την όμορφη εικόνα του τι σημαίνει να εί-
μαστε παιδιά του ουράνιου Πατέρα και μέλη της βασιλείας Του: Να 
είμαστε φτωχοί στο πνεύμα, πράοι, πεινασμένοι και διψασμένοι για 
δικαιοσύνη, ελεήμονες, αγνοί στην καρδιά, ειρηνοποιοί,  να μην α-
νταποδίδουμε το κακό, να αγαπάμε τους εχθρούς μας, να ευλογούμε 
αυτούς που μας καταριούνται, να κάνουμε καλό σε αυτούς που μας 
μισούν. Εν ολίγοις, «να πράττεις το δίκαιο, και να αγαπάς έλεος, και 
να περπατάς ταπεινά μαζί με τον Θεό σου» (Μιχ. 6/ς’ 8).  
Μερικές φορές δυσανασχετούμε με τους ανθρώπους που φαίνονται 
να είναι πολύ καλοί. Μπορεί ακόμη και να μπούμε στον πειρασμό 
να τους μειώσουμε ή να βρούμε ένα αδύναμο σημείο για να αποδεί-
ξουμε ότι δεν είναι τόσο καλοί όσο φαίνονται, και όλα αυτά για να 
νιώσουμε καλύτερα με τον εαυτό μας. Αντ' αυτού, γιατί να μη δούμε 
πόσο  πιο  αγαπητοί  μπορούμε  να  γίνουμε,  πόσο  γενναιόδωροι, 



 27 

πόσο φιλεύσπλαχνοι, πόσο ταπεινοί; 
Η Ε. Χουάιτ μίλησε για εκείνους που «αγαπούν τον κόσμο και το 
κέρδος του περισσότερο από ό,τι αγαπούν τον Θεό ή την αλήθεια». 
Testimonies for the Church, vol. 5, p. 277. Πολύ συχνά, η διχόνοια στην εκ-
κλησία προέρχεται τελικά από την υπερηφάνεια. «Καθώς η υπερη-
φάνεια και η κοσμική φιλοδοξία έχουν καλλιεργηθεί, το πνεύμα του 
Χριστού έχει αποχωρήσει, και η ζηλοτυπία, η διχόνοια και η διαμάχη 
έχουν έρθει για να αποσπάσουν την προσοχή και να αποδυναμώ-
σουν την εκκλησία.»T.C., vol. 5, p. 240, 241.   

Πόσο σπουδαίο είναι να μάθουμε όλοι την ταπεινότητα και την πρα-
ότητα που έδειξε ο Ιησούς ως πρότυπο για εμάς! Πόσο διαφορετική 
εκκλησία θα είχαμε, έτσι δεν είναι; 
 
Πέμπτη 15 Ιανουαρίου 
 

ΕΝΩΜΕΝΟΙ ΚΑΙ ΑΤΡΟΜΗΤΟΙ 
Διαβάστε Φιλιπ. 1/α’ 27-30. Πώς σχετίζεται η ενότητά μας και το να 
είμαστε «αγωνιζόμενοι μαζί, με μία ψυχή, για την πίστη του ευαγγε-
λίου», με την ατρόμητη στάση; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Η στρατηγική του Σατανά είναι να διαιρεί για να κυριαρχεί. Η διχό-
νοια είναι εξολοθρευτική. Ο Ιησούς είπε: «αν ένα σπίτι διαιρεθεί σε 
αντιμαχόμενα μέρη, το σπίτι εκείνο δεν μπορεί να σταθεί» (Μάρ. 3/γ’ 
25). Πρόκειται για μια απλή αρχή που ο  Σατανάς χαίρεται να την 
ξεχνάμε. Η ενότητά μας βοηθά  στο να μπορέσουμε  να εκπληρώ-
σουμε τον ρόλο μας ως το Πιστό Υπόλοιπο της Βιβλικής προφητείας 
(Αποκ. 12/ιβ’ 17), διακηρύσσοντας το «αιώνιο Ευαγγέλιο» σε «κάθε 
έθνος και φυλή και γλώσσα και λαό» (Αποκ. 14/ιδ’ 6). Και επειδή η 
ενότητα  είναι  ζωτικής  σημασίας  στην  αποστολή  μας  να  μεταδώ-
σουμε το μήνυμα του Θεού, και η προσευχή του Ιησού (Ιωάν. 17/ιζ’ 
17, 19) τονίζει την αλήθεια του Λόγου του Θεού ως ένα από τα πιο 
σημαντικά κλειδιά για την ενότητα. Το μήνυμά μας δεν μπορεί να 
διαχωριστεί από την αποστολή ή την ενότητά μας. Και τα τρία στέ-
κονται ή πέφτουν μαζί. Αν λείπει ένα από αυτά τα τρία κλειδιά, θα 
αποτύχουμε.  Αντιθέτως,  με  την  συνύπαρξη  και  των  τριών,  δεν  έ-
χουμε να φοβηθούμε «τίποτε από τους ενάντιους» (Φιλιπ. 1/α’ 28). 
Ο Σατανάς είναι ήδη ένας ηττημένος εχθρός. Κι αν ακόμη χρειαστεί 
να θανατωθούμε για την πίστη μας, τίποτα δεν μπορεί να μας βλάψει 
αν γίνουμε «μιμητές του αγαθού» (Α’ Πέτρ. 3/γ’ 13). Ο Διάβολος είναι 
ανίσχυρος να σταματήσει την πορεία της αλήθειας του Θεού. 
Διαβάστε Ματθ. 10/ι’ 38, Πράξ. 14/ιδ’ 22, Ρωμ. 8/η’ 17, Β’ Τιμ. 3/γ’ 
12. Για ποιο σημαντικό θέμα μιλούν αυτά τα εδάφια;  



 28 

……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Η ζωή στον έκπτωτο αυτόν κόσμο είναι δύσκολη για όλους μας ανε-
ξαιρέτως. Ο Ιώβ ήταν ένας δίκαιος άνθρωπος – η Αγία Γραφή λέει 
ότι «ήταν άμεμπτoς και ευθύς, και φοβόταν τον Θεό, και έμενε μα-
κριά από κακό» (Ιώβ 1/α’ 1). Και όμως, μέσα σε μια νύχτα, η συμ-
φορά χτύπησε αυτόν και την οικογένειά του. Όλοι γνωρίζουμε ότι η 
ζωή είναι γεμάτη ανατροπές και κανείς δεν ξέρει τι μπορεί να συμβεί 
από τη μία στιγμή στην άλλη. Η δυστυχία, σε κάποιον βαθμό, είναι 
αναπόφευκτη για όλους μας. Στο τέλος, όμως, καλύτερα να υποφέ-
ρουμε για χάρη του Χριστού παρά για οτιδήποτε άλλο. 
ΣΚΕΨΗ: Ποια ελπίδα και παρηγοριά πρέπει να έχουμε ως χριστια-
νοί μέσα στις θλίψεις μας;   
 
Παρασκευή 16 Ιανουαρίου            Δύση Ηλίου: 17:29’ 
 
ΠΕΡΑΙΤΕΡΩ ΜΕΛΕΤΗ:  
«Από το στρεβλωτήρι και τον πάσσαλο των βασάνων, από τη φυ-
λακή, από τις τρύπες και τις σπηλιές της γης φθάνουν στα αυτιά του 
οι θριαμβικές κραυγές των μαρτύρων. Ακούει τη μαρτυρία των πι-
στών ψυχών, οι οποίες αν και στερούμενες, βασανιζόμενες, κακο-
ποιούμενες, δίνουν όμως άφοβα τη διαβεβαίωση της πίστης τους 
δηλώνοντας: “Εξεύρω εις τίνα επίστευσα.” Τα άτομα αυτά  παραχω-
ρώντας τη ζωή τους χάρη της πίστης, εξαγγέλλουν στον κόσμο ότι 
Εκείνος  στον  οποίον  εμπιστεύθηκαν,  είναι  ικανός  να  σώσει  εντε-
λώς.» Π.Α. σελ. 453 
«Ποτέ δεν υπήρξε τόσο μεγάλη ποικιλομορφία πίστης στη Χριστια-
νοσύνη όσο σήμερα. Αν τα χαρίσματα [των αποστόλων, των προ-
φητών, των ευαγγελιστών, των ποιμένων και των διδασκάλων (Ε-
φεσ. 4/δ’ 11-13)] ήταν απαραίτητα για τη διατήρηση της ενότητας της 
πρώτης εκκλησίας τότε, πόσο μάλλον για την αποκατάσταση της ε-
νότητας τώρα! Και ό,τι είναι σκοπός του Θεού να αποκαταστήσει την 
ενότητα της εκκλησίας κατά τις έσχατες ημέρες, είναι έντονα εμφανές 
στις προφητείες. Τότε οι συνετοί θα κατανοήσουν. Όταν αυτό εκπλη-
ρωθεί, θα υπάρξει ενότητα πίστης σε όλους εκείνους που ο Θεός 
λογίζει συνετούς - γιατί αν υπάρχει πραγματικά σωστή κατανόηση, 
τότε θα υπάρχει και συμφωνία μεταξύ τους… Επομένως, είναι προ-
φανές ότι η τέλεια κατάσταση της εκκλησίας που προλέγετε εδώ, εί-
ναι ακόμη μελλοντική. Συνεπώς, αυτά τα χαρίσματα δεν έχουν α-
κόμη εκπληρώσει τον σκοπό τους.» R. F. Cottrell, “Introduction,” in Ellen G. 
White, Early Writings, p. 140. 
 
  



 29 

ΕΡΩΤΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΣΥΖΗΤΗΣΗ: 
1. Υπό το φως του παραπάνω αποσπάσματος του R.F. Cottrell, τι 

είναι απαραίτητο για το Άγιο Πνεύμα ώστε να φέρει την ενότητα 
στην εκκλησία του Θεού σήμερα; Πόσο σημαντική για την ενό-
τητα της εκκλησίας είναι η εφαρμογή των συμβουλών που δίνο-
νται μέσω του χαρίσματος της προφητείας; 

2. Πώς θα εξηγούσατε τη Βιβλική διδασκαλία για τον θάνατο σε κά-
ποιον που πιστεύει ότι ο απ. Παύλος και άλλοι χριστιανοί που 
έχουν πεθάνει βρίσκονται ήδη στον Ουρανό με τον Χριστό; 

3. Πώς μας βοηθά η Μεγάλη Διαμάχη να κατανοήσουμε την ύπαρξη 
των θλίψεων σε αυτήν τη ζωή; Γιατί πρέπει να ατενίζουμε πάντα 
στον Εσταυρωμένο Ιησού ως την πληρέστερη δυνατή έκφραση 
της αγάπης του Πατέρα και να Τον εμπιστευόμαστε ακόμη και 
στις χειρότερες στιγμές; 

 
 
 

 



 30 

17 Ιανουαρίου – 23 Ιανουαρίου          Σάββατο απόγευμα 
 

4.  ΕΝΟΤΗΤΑ ΜΕΣΩ ΤΑΠΕΙΝΟΦΡΟΣΥΝΗΣ 

ΕΔΑΦΙΟ ΜΝΗΜΗΣ: «Κάντε πλήρη τη χαρά μου, να φρονείτε το ίδιο, 
έχοντας την ίδια αγάπη, να είστε ομόψυχοι, και ομόφρονες» Φιλιπ-
πησίους 2/β’ 2. 
 
Για τη μελέτη αυτής της εβδομάδας, διαβάστε: Φιλιπ. 2/β’ 1-11, 
Ιερ. 17/ιζ’ 9, Φιλιπ. 4/δ’ 8, Α’ Κορ. 8/η’ 2, Ρωμ. 8/η’ 3, Εβρ. 2/β’ 14-
18. 
 
Η ενότητα είναι δύναμη. Αλλά το να το γνωρίζουμε αυτό, δεν είναι το 
ίδιο με το να το πράττουμε. Μερικές φορές, παρά τις προσπάθειές 
μας για ενότητα, αποτυγχάνουμε. Αυτό, ωστόσο, δεν είναι το ίδιο με 
την εσκεμμένη υπονόμευση της ενότητας. Δεν είναι περίεργο, λοι-
πόν, που καθώς ο απ. Παύλος συνεχίζει να γράφει στους Φιλιππή-
σιους, θέλει να είναι «ομόψυχοι, και ομόφρονες». 
Η διδαχή του απ. Παύλου για την αναγκαιότητα της ενότητας, βασί-
ζεται στη διδασκαλία και το παράδειγμα του Ιησού. Είναι ένα θέμα 
που συναντάμε σε όλη την Καινή Διαθήκη και ιδιαίτερα στις επιστο-
λές. Η διαίρεση στο σύμπαν προήλθε από την υπερηφάνεια και τη 
δίψα για θέση και εξουσία ενός μόνο αγγέλου στον Ουρανό, ένα συ-
ναίσθημα που εξαπλώθηκε γρήγορα, ακόμη και μέσα σε ένα τέλειο 
περιβάλλον (Ησ. 14/ιδ’ 12-14). Στη συνέχεια, έλαβε χώρα στην Εδέμ 
μέσω μιας παρόμοιας δυσαρέσκειας για τους κανόνες που είχε θέσει 
ο Θεός και της επιθυμίας  για άνοδο σε μια ανώτερη σφαίρα  από 
αυτήν που είχε σχεδιάσει ο Κύριος (Γέν. 3/γ’ 1-6).  
Αυτή  την  εβδομάδα  θα  εξετάσουμε  τι  διδάσκει  η  Αγία  Γραφή  ως 
βάση για την ενότητα στην εκκλησία. Θα εστιάσουμε ιδιαίτερα στην 
καταπληκτική  συγκατάβαση  του  Ιησού,  στα  μαθήματα  που  μπο-
ρούμε να αποκομίσουμε παρατηρώντας Τον και στο πώς μπορούμε 
να αυξηθούμε ώστε να Του μοιάσουμε περισσότερο. 



 31 

Κυριακή 18 Ιανουαρίου 
 

ΔΙΧΟΝΟΙΑ ΣΤΟΥΣ ΦΙΛΙΠΠΗΣΙΟΥΣ 
Διαβάστε Φιλιπ. 2/β’ 1-3. Ποιοι παράγοντες φαίνεται να οδήγησαν 
στη  διχόνοια  μέσα  στην  εκκλησία;  Τι  προτείνει  ο  απ.  Παύλος  ως 
λύση; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Πρέπει να ήταν τεράστια απογοήτευση για τον απ. Παύλο να βλέπει 
την εκκλησία που ίδρυσε και αγάπησε τόσο πολύ, να μαστίζεται από 
αντιπαλότητες και να αναλώνεται σε διαμάχες. Περιγράφει τα προ-
βλήματα με σκληρές λέξεις: «αντιζηλία ή κενοδοξία» (εδ. 3). Τη λέξη 
«αντιζηλία» τη συναντάμε και στη Φιλιπ. 1/α’ 16, όπου ο απ. Παύλος 
αναφέρεται σε ανταγωνιστές του στη Ρώμη που «κηρύττουν τον Χρι-
στό  από  αντιζηλία,  όχι  με  καθαρότητα»,  προωθώντας  τον  εαυτό 
τους  αντί  τον  Χριστό.  Η  αντιζηλία-ζηλοτυπία  συγκαταλέγεται  στα 
έργα της σάρκας (Γαλ. 5/ε’ 20) και, όπως επισημαίνει ο απ. Ιάκωβος, 
«όπου  υπάρχει  φθόνος  και  φιλονικία,  εκεί  είναι  ακαταστασία,  και 
κάθε αχρείο πράγμα» (Ιακ. 3/γ’ 16). Η λέξη «κενοδοξία» είναι συνώ-
νυμη της ματαιοδοξίας και της αλαζονείας. Ο απ. Παύλος, στη Γαλ. 
5/ε’ 26, προτρέπει «να μη γινόμαστε κενόδοξοι, ερεθίζοντας ο ένας 
τον άλλον, φθονώντας ο ένας τον άλλον». 
Ο απ. Παύλος δίνει (εδ. 1, 2) τη θεραπεία αυτών των προβλημάτων: 
• «Παρηγορία εν Χριστώ». Ο απ. Παύλος δείχνει το παράδειγμα του 

Ίδιου του Χριστού ως ένα ισχυρό κίνητρο. 
• «Παραίνεση αγάπης». Ο Ιησούς αποκαλύπτει τη Θεϊκή αγάπη και 

μας δίνει την εντολή: «αγαπάτε ο ένας τον άλλον, όπως Εγώ σας 
αγάπησα» (Ιωάν. 15/ιε’ 12). 

• «Κοινωνία του Πνεύματος». Η παρουσία του Αγίου Πνεύματος δη-
μιουργεί μια στενή χριστιανική σχέση όπως αυτή που διακατείχε  
την πρώτη εκκλησία (Πράξ. 2/β’ 42, Β’ Κορ. 13/ιγ’ 14). 

• «Σπλάχνα και οικτιρμοί» (Συμπόνια και Έλεος). Αυτές τις Θεϊκές 
ιδιότητες τις βλέπουμε να εκδηλώνονται συχνά στη ζωή του Χρι-
στού (Ματθ. 9/θ’ 36, 20/κ’ 34, Μάρκ. 1/α’ 41) και να περιγράφονται 
στις παραβολές του καλού Σαμαρείτη (Λουκ. 10/ι’ 33) και του άσω-
του υιού (Λουκ. 15/ιε’ 20). Αυτές οι ιδιότητες, τις οποίες Ιησούς μάς 
έδωσε ως παράδειγμα, πρέπει να φαίνονται και στη ζωή των ακο-
λούθων Του (Λουκ. 6/ς’ 36). 

• «Να φρονείτε το ίδιο, έχοντας την ίδια αγάπη, να είστε ομόψυχοι, 
και ομόφρονες». Τι εικόνα! Πόσο πιο έντονα να τονίσει ο απ. Παύ-
λος τη σημασία της ενότητας; Όπως επισημαίνει, πρέπει να έχουμε 
«το ίδιο φρόνημα, που ήταν και στον Ιησού Χριστό» (Φιλιπ. 2/β’ 5). 

  



 32 

Δευτέρα 19 Ιανουαρίου 
 

Η ΠΗΓΗ ΤΗΣ ΕΝΟΤΗΤΑΣ 
Αναλογιστείτε και πάλι την έμφαση που δίνει ο απ. Παύλος στην ε-
νότητα, στη Φιλιπ. 2/β’ 2, λέγοντας ουσιαστικά το ίδιο πράγμα με 
τέσσερις διαφορετικούς τρόπους. Παρατηρήστε επίσης την εστίασή 
του στον νου, τις σκέψεις και τα συναισθήματα. Ενώ οι θρησκευτικοί 
ηγέτες είχαν την τάση να δίνουν έμφαση στην εξωτερική συμπερι-
φορά, ο Ιησούς επικεντρώθηκε στις σκέψεις και τα συναισθήματά 
μας. Για παράδειγμα, ο πλούσιος νέος άρχοντας ισχυριζόταν ότι α-
νέκαθεν τηρούσε τον νόμο. Ωστόσο, ο Ιησούς λέγοντάς του να που-
λήσει όλα όσα είχε, να τα μοιράσει στους φτωχούς και να Τον ακο-
λουθήσει, δοκίμασε την προσκόλλησή του στα  επίγεια πράγματα. 
Επίσης, ο Ιησούς είπε ότι αυτό που βγαίνει από την καρδιά (ή το 
μυαλό) είναι αυτό που μολύνει τον άνθρωπο: «από την καρδιά βγαί-
νουν πονηροί συλλογισμοί, φόνοι, μοιχείες, πορνείες, κλοπές, ψευ-
δομαρτυρίες,  βλασφημίες»  (Ματθ.  15/ιε’  19),  και  «από  το  περίσ-
σευμα της καρδιάς μιλάει το στόμα» (Ματθ. 12/ιβ’ 34).  
Διαβάστε Φιλιπ. 2/β’ 3, 4. Ποια πρακτικά βήματα προτρέπει ο απ. 
Παύλος να γίνουν για την ενότητα στην εκκλησία; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Τα λόγια του απ. Παύλου απεικονίζουν την ταπεινοφροσύνη: ταπει-
νότητα του νου, εκτίμηση των άλλων πάνω από τον εαυτό μας, φρο-
ντίδα για τα συμφέροντα των άλλων και όχι μόνο για τα δικά μας.  
Εύκολο στα λόγια δύσκολο στις πράξεις, σωστά; Αυτές όμως είναι 
σημαντικές αρχές που πρέπει να έχουμε κατά νου σε όλες τις αλλη-
λεπιδράσεις μας. Σε μια συζήτηση υπάρχει συχνά η τάση να επικε-
ντρωνόμαστε στην απάντησή μας σε ό,τι λέγεται, και όχι στην ακρό-
αση προκειμένου να κατανοήσουμε τι λέει ο άλλος και να προσπα-
θήσουμε να δούμε το θέμα από τη δική του οπτική. Οι συγκρούσεις 
προκύπτουν συνήθως από παρεξηγήσεις που θα μπορούσαν να α-
ποφευχθούν αν απλώς είχε προηγηθεί ακρόαση. Μπορεί να μη συμ-
φωνούμε πάντα, αλλά η ακρόαση και η προσπάθεια κατανόησης της 
άποψης του άλλου είναι το πρώτο βήμα για την οικοδόμηση της υ-
γιούς επικοινωνίας και της εμπιστοσύνης. 
Ο απ. Παύλος λέει να διατηρούμε την ενότητα που προέρχεται από 
το Άγιο Πνεύμα, «διαμέσου του συνδέσμου της ειρήνης» (Εφεσ. 4/δ’ 
3). Αν υπάρχουν διαμάχες στην εκκλησία, το Άγιο Πνεύμα μπορεί 
να τις κατευνάσει και να μας φέρει σε ενότητα, δημιουργώντας αρ-
μονία.  
Επίσης, στο Εφεσ. 4/δ’ 13, ο απ. Παύλος μιλάει για την «ενότητα της 



 33 

πίστης, και της επίγνωσης του Yιού του Θεού». Αυτά τα δύο συνδέ-
ονται μεταξύ τους. Το να έχουμε την ίδια πίστη, την ίδια κατανόηση 
των Γραφών που πηγάζει από τη γνώση του Χριστού και των διδα-
σκαλιών Του, είναι ζωτικής σημασίας για να επικρατήσει η ενότητα 
μεταξύ μας.  
ΣΚΕΨΗ: Τι είδους “θανάτωση” του εαυτού μας θα μας οδηγούσε στο 
σημείο όπου, πράγματι, θα εκτιμούμε τους άλλους περισσότερο από 
εμάς; Πώς μπορούμε να το επιτύχουμε αυτό; Πόσο διαφορετικές θα 
ήταν οι σχέσεις μας αν ζούσαμε όλοι έτσι; 
 
Τρίτη 20 Ιανουαρίου 

 
ΕΛΕΓΧΟΣ ΤΟΥ ΝΟΥ 

Ένας αυξανόμενος αριθμός εταιρειών σε όλο τον κόσμο εργάζεται 
στην προσπάθεια να συνδυάσει την επεξεργαστική δύναμη των υ-
πολογιστών με τον ανθρώπινο εγκέφαλο. Συνδέοντας το μυαλό του 
ανθρώπου με τους υπολογιστές, οι επιστήμονες ελπίζουν να επηρε-
άσουν τις σκέψεις μας μέσω των υπολογιστών. Το επίτευγμα αυτό 
υπόσχεται θετικά αποτελέσματα στη βοήθεια ασθενειών όπως, επι-
ληψία, κατάθλιψη και νόσο του Πάρκινσον. Ωστόσο, σκεφτείτε τους 
κακούς τρόπους με τους οποίους θα μπορούσαν να χρησιμοποιη-
θούν αυτοί οι υπολογιστές για τον έλεγχο του ανθρώπινου νου. 
Κατά κάποιον τρόπο, είναι ήδη πραγματικότητα. Το μυαλό μας είναι 
σαν ένας υπολογιστής, μόνο που είναι πολύ ανώτερο. Η συνεχής 
ροή  πληροφοριών  στην  οποία  είμαστε  καθημερινά  εκτεθειμένοι 
"προγραμματίζει" το μυαλό μας, καθορίζει τις σκέψεις μας και καθο-
δηγεί τις πράξεις μας. Καθώς βυθιζόμαστε στα μέσα ενημέρωσης, ο 
κοσμικός τρόπος που σκέφτονται και συμπεριφέρονται οι άνθρωποι 
σφραγίζει την εντύπωσή του στο μυαλό μας και αρχίζουμε να σκε-
φτόμαστε με τον ίδιο τρόπο. Είναι σαν να εμφυτεύεται ή να συγχω-
νεύεται το μυαλό των άλλων ανθρώπων στο δικό μας. 
Όπως ο Ιησούς, πρέπει να έχουμε «το φρόνημα του Πνεύματος» 
(Ρωμ. 8/η’ 6). «Εκείνα που είναι μέσα στον Θεό δεν τα γνωρίζει κα-
νένας, παρά μονάχα το Πνεύμα του Θεού», το Οποίο ο απ. Παύλος 
αντιπαραβάλλει με «το πνεύμα του κόσμου» (Α’ Κορ. 2/β’ 11,12). 
Ποιος είναι ο δάσκαλός μας; Και τι διδασκόμαστε;  
Διαβάστε Φιλιπ. 2/β’ 5. Τι νομίζετε ότι σημαίνει να έχεις το φρόνημα 
του Χριστού;  
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Τελικά, μπορούμε να αλλάξουμε τον νου μας, αλλά δεν μπορούμε 
να αλλάξουμε την καρδιά μας - μόνο ο Θεός μπορεί. Το Άγιο Πνεύμα 
πρέπει  να  κάνει  εγχείρηση  καρδιάς  σε  εμάς,  με  «τη  μάχαιρα  του 



 34 

Πνεύματος» (Εφεσ. 6/ς’ 17), τον Λόγο του Θεού που «είναι ζωντα-
νός, και ενεργός, και κοφτερότερος περισσότερο από κάθε δίκοπη 
μάχαιρα, και εισχωρεί βαθιά, μέχρι διαίρεσης και της ψυχής και του 
πνεύματος, μέχρι τους συνδέσμους και τους μυελούς, και διερευνάει 
τους συλλογισμούς και τις έννοιες της καρδιάς» (Εβρ. 4/δ’ 12). Μόνο 
μέσω του Αγίου Πνεύματος μπορούμε να γνωρίσουμε πραγματικά 
τον εαυτό μας, επειδή, εκ φύσεως, η ίδια μας «η καρδιά είναι απα-
τηλή περισσότερο απ’ όλα, και υπερβολικά διεφθαρμένη» (Ιερ. 17/ιζ’ 
9). Η εβραϊκή λέξη για το «απατηλό» ('aqov) αναφέρεται σε ανώμαλο 
έδαφος που μας κάνει να σκοντάφτουμε και να πέφτουμε. Κατ’ επέ-
κταση, σημαίνει σκέψεις που είναι διεφθαρμένες και ανέντιμες. Πρέ-
πει λοιπόν, να  μεταμορφωνόμαστε διαμέσου της  ανακαίνισης του 
νου μας, ώστε να δοκιμάζουμε «τι είναι το θέλημα του Θεού, το α-
γαθό και ευάρεστο και τέλειο» (Ρωμ. 12/ιβ’ 2).  
ΣΚΕΨΗ: Γιατί είναι τόσο σημαντικό να ακολουθήσουμε την παρό-
τρυνση του απ. Παύλου: «Tέλος, αδελφοί μου, όσα είναι αληθινά, 
όσα είναι σεμνά, όσα είναι δίκαια, όσα είναι καθαρά, όσα είναι προ-
σφιλή, όσα έχουν καλή φήμη, αν υπάρχει κάποια αρετή, και αν υ-
πάρχει κάποιος έπαινος, αυτά να συλλογίζεστε»; (Φιλιπ. 4/δ’ 8)  
 
Τετάρτη 21 Ιανουαρίου 
 

Ο ΝΟΥΣ ΤΟΥ ΧΡΙΣΤΟΥ 
Ο Μοχάμεντ Άλι είπε κάποτε: «Είμαι ο καλύτερος». Τον Αύγουστο 
του  1963,  έξι  μήνες  πριν  κατακτήσει  το  παγκόσμιο  πρωτάθλημα 
πυγμαχίας βαρέων βαρών, κυκλοφόρησε ένα μουσικό άλμπουμ με 
τίτλο «Είμαι ο καλύτερος». Ο Άλι, αναμφίβολα, ήταν ένας σπουδαίος 
αθλητής, αλλά δεν ήταν παράδειγμα προς μίμηση αν κάποιος θέλει 
να έχει τον νου του Χριστού. 
Ο Ιησούς  ήταν απολύτως  αναμάρτητος. Παρότι «πειράστηκε καθ’ 
όλα, κατά τη δική μας ομοιότητα» (Εβρ. 4/δ’ 15), δεν αμάρτησε ποτέ, 
ούτε καν στη σκέψη. Ωστόσο, στην Εβρ. 5/ε’ 8 διαβάζουμε ότι, «πα-
ρόλο που ήταν Υιός, έμαθε την υπακοή από όσα έπαθε». Η υποταγή 
του Ιησού στο θέλημα του Πατέρα ήταν πάντοτε τέλεια. Δεν υπήρξε 
ποτέ στιγμή που να αρνήθηκε να υποταχθεί, κι ας μην ήταν πάντοτε 
εύκολο.  
Διαβάστε Φιλιπ. 2/β’ 5-8. Τι μας λέει ο απ. Παύλος σε αυτά τα τόσο 
όμορφα  και  ισχυρά  εδάφια;  Πώς  μπορούμε  να  εφαρμόσουμε  στη 
δική μας ζωή την αρχή που εκφράζεται εδώ;  
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Ο Χριστός, που είναι Θεός και Ίσος με τον Θεό, «κένωσε τον Εαυτό 
Του, παίρνοντας δούλου μορφή, καθώς έγινε όμοιος με τους 



 35 

ανθρώπους» και επιπλέον «ταπείνωσε τον Εαυτό Του, γινόμενος 
υπάκουος μέχρι θανάτου, θανάτου μάλιστα σταυρού» (εδ. 7, 8). Όχι 
μόνο πήρε ανθρώπινη σάρκα, αλλά έγινε δούλος και προσφέρθηκε 
ως θυσία για τις αμαρτίες μας! Στη Γαλ. 3/γ’ 13, ο απ. Παύλος λέει 
ότι «έγινε κατάρα για χάρη μας». Ο Θεός, ο Δημιουργός μας, πέθανε 
στον σταυρό για να γίνει Λυτρωτής μας. Και για να επιτευχθεί η σω-
τηρία μας, έπρεπε ο Ίδιος να γίνει κατάρα για χάρη μας.  
Πώς μπορούμε να το κατανοήσουμε καλύτερα αυτό και να έχουμε κι 
εμείς την ίδια προθυμία να ταπεινωθούμε και να θυσιαστούμε για το 
καλό των άλλων ανθρώπων;  
Ο  Ιησούς  είπε:  «Και  ο  μεγαλύτερος  από  σας,  θα  είναι  υπηρέτης 
σας. Και όποιος υψώσει τον εαυτό του, θα ταπεινωθεί· όποιος, ό-
μως, ταπεινώσει τον εαυτό του, θα υψωθεί» (Ματθ. 23/κγ’ 11, 12). 
Τα λόγια αυτά μας βοηθούν να κατανοήσουμε καλύτερα τα όσα μας 
λέει ο απ. Παύλος να κάνουμε στη Φιλιπ. 2/β’ 5-8, ώστε να μην κά-
νουμε «τίποτε από αντιζηλία ή κενοδοξία» (Φιλιπ. 2/β’ 3). 
ΣΚΕΨΗ: Πώς πρέπει να ανταποκριθούμε σε ό,τι έκανε ο Χριστός 
για εμάς, όπως περιγράφεται στη Φιλιπ. 2/β’ 5-8; Ποια αντίδραση θα 
μπορούσε να είναι "επαρκής" ή αντάξια αυτού που έχει κάνει ο Χρι-
στός για εμάς, εκτός από το να πέσουμε στα γόνατα και να προσκυ-
νήσουμε; Γιατί είναι τόσο λάθος να πιστεύουμε ότι τα έργα μας μπο-
ρούν να προσθέσουν σε όσα έχει ήδη κάνει ο Χριστός για εμάς; 
 
Πέμπτη 22 Ιανουαρίου 
 

«ΤΟ ΜΥΣΤΗΡΙΟ ΤΗΣ ΕΥΣΕΒΕΙΑΣ» 
Ένα από τα πιο γνωστά εδάφια της Αγίας Γραφής είναι το Α’ Κορ. 
8/η’ 2: «Αν κάποιος νομίζει ότι ξέρει κάτι, δεν έμαθε ακόμα τίποτε 
όπως πρέπει να το μάθει». Δεν υπάρχει κανένα θέμα για το οποίο 
να γνωρίζουμε τα πάντα. Πάντοτε μπορούμε να μαθαίνουμε κάτι πε-
ρισσότερο  σε  οτιδήποτε.  Και  πολύ  περισσότερο  για  τις  αιώνιες 
πραγματικότητες  που  συνδέονται  με  τη  Θεότητα  και  την  Ενσάρ-
κωση. Ο απ. Παύλος αναφέρεται συχνά στην εκπληκτική συγκατά-
βαση του Χριστού να γίνει άνθρωπος. Και αυτό είναι ένα θέμα που 
ακόμη και η αιωνιότητα δεν θα αρκεί για να το εξαντλήσει.  
Διαβάστε Ρωμ. 8/η’ 3, Εβρ. 2/β’ 14-18 και 4/δ’ 15. Τι χαρακτήριζε τη 
συγκατάβαση του Χριστού να ενσαρκωθεί την ανθρώπινη φύση; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Πώς  ήταν  δυνατόν  για  τον  αιώνιο  Υιό  του  Θεού  να  ενσαρκωθεί, 
μέσω της ενέργειας του Αγίου Πνεύματος (Λουκ. 1/α’ 35), ως Θεάν-
θρωπος στη μήτρα της Μαρίας; Πώς Κάποιος άπειρος και αιώνιος 
θα μπορούσε ξαφνικά να περιοριστεί στην ανθρώπινη φύση η οποία 



 36 

υπόκειται στον θάνατο; Στην Α’Τιμ. 3/γ’ 16, ο απ. Παύλος το αποκα-
λεί ως «το μυστήριο της ευσέβειας».  
Στη Φιλιπ. 2/β’, ο απ. Παύλος αναπτύσσει αυτή τη συγκατάβαση πιο 
ολοκληρωμένα από οπουδήποτε αλλού υπάρχει στην Αγία Γραφή: 
• «Ο Οποίος ενώ υπήρχε σε μορφή Θεού» (εδ. 6). Η λέξη morphē 
(μορφή) αναφέρεται στη Θεϊκή φύση του Χριστού, ότι ήταν Ίσος με 
τον Πατέρα (Ιωάν. 1/α’ 1). 
• «Κένωσε τον Εαυτό Του» (εδ. 7). Η μυστηριώδης φύση του Χρι-
στού που άδειασε τον Εαυτό Του από τα Θεϊκά Του προνόμια -ώστε 
να γίνει πραγματικά άνθρωπος πειραζόμενος όπως εμείς- είναι εκ-
πληκτική. 
• «Ταπείνωσε  τον  Εαυτό  Του»  (εδ.  8).  Από  απόλυτος  Κυρίαρχος 
των πάντων, παίρνοντας την ανθρώπινη φύση, ο Ιησούς Χριστός 
έγινε δούλος - το ακριβώς αντίθετο της επιθυμίας του Εωσφόρου. 
• «Υπάκουος  μέχρι  θανάτου,  θανάτου  μάλιστα  σταυρού»  (εδ.  8). 
Δεν υπήρχε πιο ατιμωτικός τρόπος να πεθάνει κανείς από τον τρόπο 
που επέλεξε ο Χριστός. Αφού το είχε σχεδιάσει με τον Πατέρα Του 
να γίνει «βουλή ειρήνης» (Ζαχ. 6/ς’ 13), το προεικόνισε μέσω του 
Μωυσή που ύψωσε το φίδι (Αριθ. 21/κα’ 9, Ιωάν. 3/γ’ 14), και έτσι 
«Εκείνον που δεν γνώρισε αμαρτία, Τον έκανε για χάρη μας αμαρ-
τία, για να γίνουμε εμείς δικαιοσύνη του Θεού διαμέσου Αυτού» (Β’ 
Κορ. 5/ε’ 21). 
ΣΚΕΨΗ:  Πώς  μπορούν  τα  όσα  έκανε  ο  Ιησούς  Χριστός  για  εμάς 
στον  σταυρό  -βλέποντας  το  παράδειγμα  παράδοσης  και  ταπεινο-
φροσύνης  Του-  μας  κάνουν  πιο  ταπεινούς  και  πιο  υποταγμένους 
στον Θεό; 
 
Παρασκευή 23 Ιανουαρίου            Δύση Ηλίου: 17:36’ 
 
ΠΕΡΑΙΤΕΡΩ ΜΕΛΕΤΗ:  
«Όλη η πατρική αγάπη που έχει περάσει από γενιά σε γενιά μέσα 
από το κανάλι της καρδιάς των ανθρώπων, όλες οι πηγές τρυφερό-
τητας που έχουν ανοίξει στις ψυχές των ανθρώπων, δεν είναι παρά 
ένα μικρό ρυάκι στον απέραντο ωκεανό σε σύγκριση με την άπειρη, 
ανεξάντλητη αγάπη του Θεού. Η γλώσσα δεν μπορεί να την εκφρά-
σει, η πένα δεν μπορεί να την απεικονίσει. Μπορείτε να την συλλο-
γίζεστε κάθε μέρα στη ζωής σας, μπορείτε να ψάχνετε τις Γραφές 
επιμελώς για να την κατανοήσετε, μπορείτε να επιστρατεύσετε κάθε 
δύναμη και ικανότητα που σας έχει δώσει ο Θεός στην προσπάθειά 
σας να κατανοήσετε την αγάπη και τη συμπόνια του ουράνιου Πα-
τέρα, και όμως υπάρχει μια απεραντοσύνη πέρα από αυτήν. Μπο-
ρείτε να μελετάτε αυτήν την αγάπη για χρόνια - ωστόσο δεν μπορείτε 
ποτέ να κατανοήσετε πλήρως το μήκος και το πλάτος, το βάθος και 



 37 

το ύψος της αγάπης του Θεού που έδωσε τον Υιό Του να πεθάνει 
για τον κόσμο. Η ίδια η αιωνιότητα δεν μπορεί ποτέ να την αποκα-
λύψει πλήρως. Ωστόσο, καθώς μελετάμε την Αγία Γραφή και συλλο-
γιζόμαστε τη ζωή του Χριστού και το σχέδιο της απολύτρωσης, αυτά 
τα σπουδαία θέματα θα ξεδιπλώνονται στην κατανόησή μας όλο και 
περισσότερο.» Ε. Χουάιτ, Testimonies for the Church, τ.5, σ.740. 

«Όταν  λαμβάνουμε  εκπαίδευση,  όπως  ο  Μωυσής  στη  σχολή  του 
Χριστού, τι θα μάθουμε; Να υπερηφανευόμαστε; Να έχουμε αλαζο-
νική γνώμη για τον εαυτό μας; Όχι βέβαια. Όσο περισσότερο μαθαί-
νουμε σε αυτό το σχολείο, τόσο περισσότερο θα προοδεύουμε στην 
πραότητα  και  την  ταπεινοφροσύνη  του  νου.  Δεν  πρέπει  να  νομί-
ζουμε ότι έχουμε μάθει όλα όσα αξίζει να γνωρίζουμε. Πρέπει να α-
ξιοποιούμε με τον καλύτερο τρόπο τα τάλαντα που μας έχει δώσει ο 
Θεός, ώστε όταν μεταβληθούμε από τη θνητότητα στην αθανασία, 
να μην αφήσουμε πίσω μας όσα έχουμε διδαχθεί, αλλά να πάρουμε 
αυτήν τη γνώση μαζί μας στον Ουρανό. Καθόλη τη διάρκεια των α-
τελείωτων χρόνων της αιωνιότητας, ο Χριστός και το έργο της απο-
λύτρωσης θα είναι το θέμα της μελέτης μας.»  Ε. Χουάιτ, Manuscript 36, 
1885. 
 
ΕΡΩΤΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΣΥΖΗΤΗΣΗ: 
1. Με ποιους τρόπους βιώσατε την αγάπη του Θεού;  
2. Τι ακριβώς σημαίνει ότι ο Ιησούς «έγινε όμοιος με τους ανθρώ-

πους»; (Φιλιπ. 2/β’ 7). Συγκρίνετε με Ρωμ. 8/η’ 3. Συζητήστε αυτά 
τα εδάφια υπό το φως του ενός στο άλλο. 

3. Ποιες προκλήσεις για ενότητα αντιμετωπίζει η τοπική σας εκκλη-
σία; Όποια κι αν είναι τα προβλήματα, γιατί η προθυμία να είστε 
ταπεινοί και να μην κάνετε τίποτα από «αντιζηλία ή κενοδοξία (έ-
παρση)» (Φιλιπ. 2/β’ 3), είναι ένα πολύ καλό ξεκίνημα να επεξερ-
γαστείτε τα προβλήματα;  

 



 38 

24 Ιανουαρίου – 30 Ιανουαρίου          Σάββατο απόγευμα 
 

5. ΛΑΜΠΟΝΤΑΣ ΣΑΝ ΦΩΤΑ ΣΤΟ ΣΚΟΤΑΔΙ 

ΕΔΑΦΙΟ ΜΝΗΜΗΣ:  «Όλα να τα κάνετε χωρίς γογγυσμούς και αμ-
φισβητήσεις· για να γίνεστε άμεμπτοι και ακέραιοι, παιδιά του Θεού, 
χωρίς ψεγάδι, μέσα σε μια γενεά στρεβλή και διεστραμμένη· ανά-
μεσα στους οποίους λάμπετε σαν φωστήρες μέσα στον κόσμο»  
Φιλιππησίους 2/β’ 14, 15. 
 

Για τη μελέτη αυτής της εβδομάδας, διαβάστε: Φιλιπ. 2/β’ 12-30, 
Ρωμ. 3/γ’ 23, 24, 5/ε’ 8, Β’ Τιμ. 4/δ’ 6, Α’ Κορ. 4/δ’ 17, Β’ Τιμ. 4/δ’ 21, 
13, Λουκ. 7/ζ’ 2. 
 

Ο Θεός είπε στους Εβραίους να υπακούσουν γιατί αυτή η υπακοή: 
«είναι η σοφία σας, και η σύνεσή σας, μπροστά στα έθνη· που θα 
ακούσουν όλα αυτά τα διατάγματα, και θα πουν: “Δέστε, αυτό το με-
γάλο έθνος είναι λαός σοφός και συνετός”» (Δευτ. 4/δ’ 6).  
Αιώνες αργότερα ο Ιησούς είπε: «Εγώ Είμαι το φως του κόσμου· 
όποιος ακολουθεί Εμένα, δεν θα περπατήσει στο σκοτάδι, αλλά θα 
έχει το φως της ζωής» (Ιωάν. 8/η’ 12). Είπε επίσης: «Εσείς είστε το 
φως του κόσμου. Πόλη που κείτεται επάνω σε βουνό, δεν μπορεί να 
κρυφτεί» (Ματθ. 5/ε’ 14). Πώς μπορούμε να είμαστε αυτό το φως; 
Μόνο μέσα από μια στενή σχέση με τον Ιησού, «το Φως το αληθινό, 
το οποίο φωτίζει κάθε άνθρωπο που έρχεται στον κόσμο» (Ιωάν. 
1/α’ 9). Όπως λέει στη Φιλιπ. 2/β’ 9-11, «ο Θεός Τον υπερύψωσε, 
και Του χάρισε όνομα, που είναι το όνομα πάνω από κάθε άλλο· 
ώστε  στο  όνομα  του  Ιησού  να  λυγίσει  κάθε  γόνατο…  και  κάθε 
γλώσσα να ομολογήσει ότι ο Ιησούς Χριστός είναι Κύριος». 
Το φως και η δύναμη του Ουρανού είναι διαθέσιμα σε όλους εμάς 
που έχουμε παραδώσει τη ζωή μας στον Χριστό. Όμως πολύ συχνά 
είτε περιμένουμε από τον Θεό να τα κάνει όλα, είτε οι δικές μας ιδέες 
και τα σχέδια παρεμποδίζουν. Γι’ αυτό, τα λόγια του απ. Παύλου 
προς τους Φιλιππήσιους είναι τόσο σημαντικά και για εμάς σήμερα. 



 39 

Κυριακή 25 Ιανουαρίου 
 

ΕΡΓΑΖΟΜΑΣΤΕ ΑΥΤΟ ΠΟΥ Ο ΘΕΟΣ ΕΡΓΑΖΕΤΑΙ ΜΕΣΑ ΜΑΣ 
Αφού έχει παρουσιάσει τον Ιησού ως το τέλειο παράδειγμα ταπεινο-
φροσύνης και υπακοής στο θέλημα του Θεού, ο απ. Παύλος στρέ-
φεται  στους  ίδιους  τους  Φιλιππήσιους.  Επιβεβαιώνει  την  υπακοή 
τους στον Κύριο αφότου έλαβαν το μήνυμα του Ευαγγελίου (Πράξ. 
16/ις’ 13-15, 32, 33) και τους προτρέπει να συνεχίσουν αυτήν την 
υπακοή. 
Στη συνέχεια, ο απ. Παύλος εστιάζει στο πώς ακολουθούμε το πα-
ράδειγμα του Ιησού. Επίσης, εστιάζει στο πώς ο Σταυρός μάς διδά-
σκει να στραφούμε στον Ιησού για να σωθούμε. 
Διαβάστε Φιλιπ. 2/β’ 12, 13. Τι εννοεί ο απ. Παύλος λέγοντας, «να 
κατεργάζεστε τη δική σας σωτηρία»; Πώς θα περιγράφατε τη σχέση 
μεταξύ πίστης και έργων;  
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Σε αυτά τα εδάφια, ο απ. Παύλος δεν παρουσιάζει ένα διαφορετικό 
Ευαγγέλιο από αυτό που περιγράφει στη Ρωμαίους και στις άλλες 
επιστολές του. Μπορούμε να είμαστε βέβαιοι ότι  τα λεγόμενά του 
εδώ συμφωνούν με το μήνυμα της δικαίωσης εκ πίστεως που κή-
ρυττε σε όλα τα μέρη. Αλλά είναι επίσης σημαντικό να εξετάζουμε 
όλα όσα λέει η Αγία Γραφή για κάποιο θέμα, ειδικά για το θέμα της 
σωτηρίας που μπορεί να παρεξηγηθεί τόσο πολύ.  
Διαβάστε Ρωμ. 3/γ’ 23, 24, 5/ε’ 8 και Εφεσ. 2/β’ 8-10. Τι διδάσκουν 
αυτά τα εδάφια για τη σωτηρία; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Αναμφίβολα, η σωτηρία είναι έργο του Θεού και δεν μπορούμε να 
λάβουμε κανένα απολύτως εύσημο γι’ αυτό. Ακόμη και η ίδια η πίστη 
είναι δώρο, που ενθαρρύνεται μέσω του έργου του Αγίου Πνεύμα-
τος. Τα έργα μας δεν μπορούν να μας σώσουν. Ωστόσο, μέσω της 
αναγέννησης, ο Θεός μάς αναδημιουργεί πνευματικά, δίνοντάς μας 
τη δυνατότητα να κάνουμε καλά έργα. Το Πνεύμα του Θεού εργάζε-
ται μέσα μας ενδυναμώνοντας τη θέλησή μας να επιλέγουμε το σω-
στό και να αντιστεκόμαστε στον πειρασμό.  
Έτσι, εργαζόμαστε αυτό που εργάζεται ο Θεός, «με φόβο και τρόμο» 
(Φιλιπ. 2/β’ 12). Αυτό σημαίνει ότι πρέπει να φοβόμαστε την κρίση 
του  Θεού  για  τις  συχνά  αδύναμες  προσπάθειές  μας  να  υπακού-
σουμε; Φυσικά και όχι. Αυτή η φράση αναφέρεται στην αίσθηση της 
παρουσίας του Θεού. Πρέπει να θυμόμαστε ότι ο Θεός είναι πάντοτε 
μαζί μας και μας παρακολουθεί, και θα πρέπει να Τον σεβόμαστε 
και να Τον υπακούμε (Ψαλ. 2/β’ 11).  



 40 

ΣΚΕΨΗ: Με ποιους τρόπους έχετε νιώσει τον Χριστό να εργάζεται 
μέσα σας; Πώς, ωστόσο, η έκπτωτη φύση μας πολεμά ενάντια σε 
αυτό  που κάνει ο Θεός μέσα  μας και  πώς μπορούμε να αντιστα-
θούμε σε αυτήν; 
 
Δευτέρα 26 Ιανουαρίου 
 

ΦΩΣ ΣΕ ΕΝΑΝ ΣΚΟΤΕΙΝΟ ΚΟΣΜΟ  
Στο  εδάφιο 2/β’  14, ο απ.  Παύλος προτρέπει τους Φιλιππήσιους: 
«Όλα να τα κάνετε χωρίς γογγυσμούς και αμφισβητήσεις». Δεν μπο-
ρούμε να διατηρήσουμε την ειρήνη και τη συμφωνία στην εκκλησία 
χωρίς  σημαντική  προσπάθεια  από  μέρους  μας.  Η  ενότητα  μέσα 
στην εκκλησία είναι υποπροϊόν της ένωσής μας με τον Χριστό και 
της υπακοής μας στον Λόγο Του. Και είναι ζωτικής σημασίας για τη 
μαρτυρία μας, όπως συνεχίζει να επισημαίνει ο απ. Παύλος καλώ-
ντας μας: «λάμπετε σαν φωστήρες μέσα στον κόσμο» (εδ. 15). 
Μακριά από τη λάμψη των πόλεων και τα φώτα των δρόμων, περισ-
σότερα αστέρια είναι ορατά και φαίνονται να λάμπουν πολύ πιο έ-
ντονα. Είναι η αντίθεση που κάνει τη διαφορά. Όσο πιο μαύρος είναι 
ο ουρανός, τόσο πιο ξεκάθαρα φαίνονται τα αστέρια. Το ίδιο συμ-
βαίνει και με τη μαρτυρία μας. Όσο μεγαλύτερο είναι το ηθικό σκο-
τάδι γύρω μας, τόσο πιο έντονη είναι η αντίθεση μεταξύ της ζωής 
των  αληθινών  ακολούθων  του  Θεού  και  της  ζωής  των  κοσμικών. 
Πόσο σημαντικό είναι, λοιπόν, το να μην αφήσουμε τα τεχνητά φώτα 
των κοσμικών ιδεών, πιέσεων και πρακτικών να κάνουν τη μαρτυρία 
μας να ξεθωριάσει στο φόντο ή να αφανιστεί εντελώς! 
Διαβάστε Φιλιπ. 2/β’ 15, 16. Τι λέει ο απ. Παύλος ότι πρέπει να εί-
μαστε και τι πρέπει να κάνουμε ως παιδιά του Θεού;  
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Η προτροπή του απ. Παύλου «να γίνεστε άμεμπτοι και ακέραιοι, παι-
διά του Θεού, χωρίς ψεγάδι», παραπέμπει στον τρόπο ζωής του Ιώβ 
και στον άμεμπτο χαρακτήρα του (Ιώβ 1/α’ 1, 8, 2/β’ 3, και 11/ια’ 4, 
33/λγ’ 9). Θα πρέπει να είμαστε αγνοί, με καθαρή καρδιά. Ο Ιησούς 
μάς ενθαρρύνει να είμαστε «απλοί σαν τα περιστέρια» (Ματθ. 10/ι’ 
16). Ο απ. Παύλος παρομοίως μας προτρέπει να είμαστε  «απλοί 
όμως στο κακό» (Ρωμ. 16/ις’ 19). Τα σύγχρονα μέσα ενημέρωσης 
δεν είναι γνωστά για αγνό, αναμορφωτικό και εμπνευσμένο περιε-
χόμενο. Για εμάς σήμερα, η πρακτική του Δαβίδ είναι ένας σπου-
δαίος  κανόνας:  «Δεν  θα  βάλω  μπροστά  στα  μάτια  μου  πονηρό 
πράγμα» (Ψαλ. 101/ρα’ 3).  
Δεν πρέπει ποτέ να φοβόμαστε ότι είμαστε διαφορετικοί - η πίστη 
μας πρέπει να μας ξεχωρίζει όλο και περισσότερο. Ο στόχος είναι 



 41 

να λάμπουμε «σαν φωστήρες μέσα στον κόσμο» (Φιλιπ. 2/β’ 15). Ο 
μόνος τρόπος για να το επιτύχουμε αυτό είναι να απορρίψουμε τη 
συμμόρφωση με αυτόν τον κόσμο (Ρωμ. 12/ιβ’ 2) «κρατώντας τον 
λόγο της ζωής» (Φιλιπ. 2/β’ 16). Οι επιλογές μας καθορίζουν αν έ-
χουμε ζήσει με στόχο την «ημέρα του Xριστού» ή αν έχουμε τρέξει 
μάταια (Φιλιπ. 2/β’ 6, συγκρίνετε Α’ Κορ. 9/θ’ 24-27). 
ΣΚΕΨΗ: Ποιοι τομείς της ζωής σας πιστεύετε ότι είναι "κοσμικοί"  και 
πώς μπορείτε να καθαριστείτε από αυτούς; 
 
Τρίτη 27 Ιανουαρίου 
 

Η ΖΩΝΤΑΝΗ ΘΥΣΙΑ 
Διαβάστε Φιλιπ. 2/β’ 17, Β’ Τιμ. 4/δ’ 6, Ρωμ. 12/ιβ’ 1, 2 και Α’ Κορ. 
11/ια’ 1. Τι λέει ο απ. Παύλος σε αυτά τα εδάφια;  
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Ο απ. Παύλος έχει ήδη εκφράσει ότι δεν φοβάται να ζήσει ή να πε-
θάνει στην υπηρεσία του Χριστού (Φιλιπ. 1/α’ 20-23). Τώρα υποδη-
λώνει  τη  μεγάλη  πιθανότητα:  «αν  και  προσφέρω  τον  εαυτό  μου 
σπονδή επάνω στη θυσία» (Φιλιπ. 2/β’ 17). Αυτή η εικόνα βασίζεται 
στην πρακτική των σπονδών στην Παλαιά Διαθήκη, η οποία περι-
λάμβανε την έκχυση λαδιού, κρασιού ή νερού, ως προσφορά στον 
Θεό (Γέν. 35/λε’ 14, Έξ. 29/κθ’ 40, Β’ Σαμ. 23/κγ’ 15-17). Η φαινομε-
νική "σπατάλη" ενός πολύτιμου υγρού ως ένδειξη αφοσίωσης, θυμί-
ζει την πράξη της Μαρίας να αλείψει το κεφάλι και τα πόδια του Ιη-
σού με «καθαρή πολύτιμη νάρδο» (Μάρ. 14/ιδ’ 3-9, Ιωάν. 12/ιβ’ 3). 
Παρότι δεν ήταν προσφορά ποτού, ήταν μια τεράστια θυσία από μέ-
ρους της που απεικόνιζε κατάλληλα την άπειρη θυσία του Χριστού 
για τη σωτηρία μας.  
Ο απ. Παύλος θα χαρεί να θανατωθεί για το έργο του, τη διάδοση 
του Ευαγγελίου, γιατί η ζωή του θα "χυθεί" ως προσφορά στον Θεό. 
Επειδή οι σπονδές στην Παλαιά Διαθήκη συνόδευαν μια θυσία (Α-
ριθ. 15/ιε’ 1-10, 28/κη’ 1-15), ο απ. Παύλος θα θεωρούσε ότι η προ-
σφορά της ζωής του ήταν το κατάλληλο συμπλήρωμα «στη θυσία 
και στη λειτουργία της πίστης» των Φιλιππήσιων που, μέσω της πί-
στης, επέλεξαν να αφιερώσουν τη ζωή τους «ως θυσία ζωντανή, ά-
για, ευάρεστη στον Θεό» (Ρωμ. 12/ιβ’ 1).  
Οι πρώτοι χριστιανοί, συμπεριλαμβανομένων των Φιλιππήσιων (Φι-
λιπ. 1/α’ 27-29), μοιράζονταν ενεργά την πίστη τους. «Kαι κάθε η-
μέρα, μέσα στο ιερό και κατ’ οίκον, δεν έπαυαν να διδάσκουν και να 
ευαγγελίζονται τον Iησού Xριστό» (Πράξ. 5/ε’ 42). Άνοιγαν τα σπίτια 
τους για τη μελέτη των Γραφών (Πράξ. 12/ιβ’ 12, Α’ Κορ. 16/ις’ 19, 
Κολ. 4/δ’ 15, Φιλήμ. 1, 2) και ήταν ικανοί να αιτιολογήσουν από τις 



 42 

Γραφές αυτά που πίστευαν (Πράξ. 17/ιζ’ 11, 18/ιη’ 26, Α’ Πέτρ. 3/γ’ 
15). Το ίδιο, έκαναν και οι πρωτοπόροι Χριστιανοί Αντβεντιστές. Δεν 
επαναπαύονταν στο να κάνουν όλο το έργο οι  ιεροκήρυκες, αλλά 
μετέδιδαν οι ίδιοι το μήνυμα. Μοιράζονταν την πίστη τους με τους 
γύρω τους, έκαναν μελέτες της Αγίας Γραφής και προετοίμαζαν τους 
ανθρώπους για να βαπτιστούν από τον ιεροκήρυκα.  
Εν ολίγοις, έγιναν "ζωντανή θυσία"– εργάστηκαν με μεγάλη προσω-
πική θυσία του εαυτού τους – για τη διάδοση του Ευαγγελίου. Δεν 
θα έπρεπε να κάνουμε το ίδιο; 
ΣΚΕΨΗ: Αναλογιστείτε τι θα σήμαινε για τη ζωή σας το να είναι μια 
"ζωντανή θυσία". Πόσο θυσιάζεστε για τη βασιλεία του Θεού; Τι δεί-
χνει η απάντησή σας για εσάς;  
 
Τετάρτη 28 Ιανουαρίου 
 

ΑΠΟΔΕΔΕΙΓΜΕΝΟΣ ΧΑΡΑΚΤΗΡΑΣ 
Ο απ. Παύλος έχει ήδη αναφέρει τον Τιμόθεο ως συν-αποστολέα 
αυτής της επιστολής (Φιλιπ. 1/α’ 1). Τώρα περιγράφει λεπτομερώς 
το πόσο πολύτιμος είναι ο Τιμόθεος ως ένας από τους συνεργάτες 
του. Ο Τιμόθεος περιγράφεται ως ευαγγελιστής (Β’ Τιμ. 4/δ’ 5), τον 
οποίο ο απ. Παύλος είχε στείλει στη Μακεδονία (Α’ Θεσ. 3/γ’ 2, Πράξ. 
18/ιη’ 5, 19/ιθ’ 22) και, σε αρκετές περιπτώσεις, στην Κόρινθο (Α’ 
Κορ. 4/δ’ 17, 16/ις’ 10). Προηγουμένως είχε συνεργαστεί με τον απ. 
Παύλο και τον Σίλα στην Κόρινθο (Α’ Θεσ. 1/α’ 1, Β’ Θεσ. 1/α’ 1) και 
αργότερα στην Έφεσο (Α’ Τιμ. 1/α’ 2, 3, Πράξ. 19/ιθ’ 22). Ο απ. Παύ-
λος περιγράφει τον Τιμόθεο (Φιλιπ. 2/β’ 20) ως «ισόψυχον» – ότι 
ήταν όμοιος με εκείνον σε πολλά σημεία: στη δέσμευση στον Χριστό, 
στις δραστικές προσπάθειες για τη διάδοση του Ευαγγελίου και στο 
ιδιαίτερο ενδιαφέρον του για τους Φιλιππήσιους.  
Γιατί ο απ. Παύλος μιλά τόσο θετικά για τον Τιμόθεο; (Φιλιπ. 2/β’ 19-
23) Τι άλλο λέει για αυτόν; (Α’ Κορ. 4/δ’ 17, Β’ Τιμ. 1/α’ 5) 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Ο απ. Παύλος αναφέρει ότι χαρακτήρας του Τιμόθεου είναι αποδε-
δειγμένος: «γνωρίζετε τη δοκιμασία του» (εδ. 22). Περιγράφει ένα 
άτομο που έχει δοκιμαστεί διεξοδικά σε δυσκολίες (Ρωμ. 5/ε’ 4) και 
του οποίου ο χαρακτήρας και η υπηρεσία έχουν αποδειχθεί γνήσια 
(Β’ Κορ. 2/β’ 9, 9/θ’ 13) καθώς, όπως γράφει, «δούλεψε μαζί μου 
στο ευαγγέλιο σαν παιδί μαζί με τον πατέρα» (εδ. 22). 
Οι δύσκολες εμπειρίες της ζωής είναι αυτές που δοκιμάζουν τις α-
ντοχές μας και αποδεικνύουν ποιοι είμαστε εσωτερικά. Η Ε. Χουάιτ 
γράφει: «Η ζωή είναι πειθαρχική… Θα υπάρξουν προκλήσεις για να 
δοκιμαστεί η ιδιοσυγκρασία μας – και όταν τις αντιμετωπίζουμε με 



 43 

σωστό πνεύμα, αναπτύσσονται οι χριστιανικές αρετές. Αν οι πληγές 
και οι προκλήσεις αντιμετωπίζονται με πραότητα, αν τα προσβλη-
τικά λόγια απαντώνται με ευγένεια και οι καταπιεστικές πράξεις με 
καλοσύνη, αυτό είναι απόδειξη ότι το Πνεύμα του Χριστού κατοικεί 
στην καρδιά.» Και συνεχίζει λέγοντας: «Αν οι δυσκολίες και οι ενο-
χλήσεις που καλούμαστε να υπομείνουμε, αντιμετωπίζονται σωστά, 
αναπτύσσουν τον Χριστόμορφο χαρακτήρα και διακρίνουν τον χρι-
στιανό από τον κοσμικό.»  T. C., τ. 5, σ. 344.  
ΣΚΕΨΗ: Σκεφτείτε τις προκλήσεις, τις δυσκολίες και τις ενοχλήσεις 
που αντιμετωπίσατε πρόσφατα. Έχουν αντιμετωπιστεί σωστά και με 
πραότητα; Τι μπορούμε να κάνουμε για να είμαστε πιο πειθαρχημέ-
νοι σε τέτοιες δύσκολες εμπειρίες; 
 
Πέμπτη 29 Ιανουαρίου 
 

«ΝΑ ΤΙΜΑΤΕ ΑΥΤΟΥ ΤΟΥ ΕΙΔΟΥΣ ΤΟΥΣ ΑΝΘΡΩΠΟΥΣ» 
Διαβάστε Φιλιπ. 2/β’ 25-30. Πώς περιγράφει ο απ. Παύλος τον Επα-
φρόδιτο; Ποιες συγκεκριμένες συμπεριφορές και πράξεις αυτού του 
χριστιανού εργάτη αποκαλύπτουν τον χαρακτήρα του; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Ο Επαφρόδιτος αναφέρεται μόνο σε αυτήν την επιστολή αλλά, παρά 
τις  λιγοστές  αναφορές  που  υπάρχουν,  μαθαίνουμε  αρκετά  πράγ-
ματα για αυτόν. Το όνομά του, προς τιμήν της θεάς Αφροδίτης,  δεί-
χνει ότι ο Επαφρόδιτος λάτρευε τα είδωλα, πριν γίνει χριστιανός. Η 
αναφορά του ως «συνεργό και συστρατιώτη» υποδηλώνει ότι ήταν 
ενεργός  στη  διακονία  και  ίσως  εργαζόταν  μαζί  με  τον  απ.  Παύλο 
στους Φιλίππους. Το να είναι συστρατιώτης (συγκρίνετε με Φιλιπ. 
1/α’ 27) αναφέρεται πιθανώς στη σύγκρουση που αντιμετώπισε ο 
Επαφρόδιτος για τη διάδοση του Ευαγγελίου, πρόθυμος να διακιν-
δυνεύσει ακόμη και τη ζωή του (Φιλιπ. 2/β’ 30).  
Η εκκλησία των Φιλίππων έστειλε τον Επαφρόδιτο ως αγγελιοφόρο 
τους στον απ. Παύλο, να τον επισκεφθεί στη φυλακή και να φροντί-
σει για τις ανάγκες του (Φιλ. 2/β’ 25). Οι Φιλιππήσιοι, τον εμπιστεύ-
τηκαν στέλνοντας οικονομική ενίσχυση στον απ. Παύλο (Φιλιπ. 4/δ’ 
18). Αυτές οι προσφορές τους ήταν εξαιρετικά σημαντικές, γιατί ό,τι 
φαγητό,  ρούχα,  κλινοσκεπάσματα  ή  άλλα  είδη  πρώτης  ανάγκης 
μπορεί να χρειάζονταν οι Ρωμαίοι φυλακισμένοι θα έπρεπε να τα 
αγοράσουν με δικά τους έξοδα ή να τους τα παρέχουν οι συγγενείς 
και οι φίλοι τους (συγκρίνετε Πράξ. 24/κδ’  23).  Κατά  το τέλος της 
δεύτερης φυλάκισής του στη Ρώμη, ο απ. Παύλος ζήτησε από τον 
Τιμόθεο: «Φρόντισε νάρθεις πριν από τον χειμώνα» και «φέρε το 
χοντρό επανωφόρι, που άφησα… στην Tρωάδα» (Β’ Τιμ. 4/δ’ 21, 



 44 

13). Ο απ. Παύλος προφανώς θα χρειαζόταν αυτό το χοντρό, μάλ-
λινο πανωφόρι στο πέτρινο, κρύο κελί του. Στον Επαφρόδιτο, επί-
σης, ήταν  που  ανατέθηκε  να μεταφέρει αυτήν την  επιστολή πίσω 
στους Φιλίππους (Δείτε Πράξεις των Αποστόλων, σ. 423). 
Ίσως εξαιτίας των προβλημάτων στους Φιλίππους (Μάθημα 4ο), ο 
απ. Παύλος θεώρησε απαραίτητο να στείλει τον Επαφρόδιτο πίσω, 
νωρίτερα από το  αναμενόμενο, και έτσι προτρέπει τους  Φιλιππή-
σιους: «Δεχθείτε τον, λοιπόν, εν Kυρίω με κάθε χαρά» (Φιλιπ. 2/β’ 
29). Ο απ. Παύλος θέλει να βεβαιωθεί ότι δεν ανησυχούν για τη δική 
του κατάσταση στη φυλακή. Υπογραμμίζει επίσης ότι ο Επαφρόδι-
τος είναι το είδος του ανθρώπου που οι Χριστιανοί πρέπει να έχουν 
σε μεγάλη εκτίμηση, όχι λόγω του πλούτου ή της κοινωνικής τους 
θέσης, αλλά λόγω του θυσιαστικού τους πνεύματος που ακολουθεί 
το παράδειγμα του Ιησού (Φιλιπ. 2/β’ 6-11, 29, 30 και Λουκ. 22/κβ’ 
25-27). Η έννοια αυτή της εκτίμησης ή της τιμής εμφανίζεται λίγες 
μόνο φορές στην Καινή Διαθήκη: για τον δούλο του εκατόνταρχου, 
«που ήταν σ’ αυτόν πολύτιμος» (Λουκ. 7/ζ’ 2), για τους καλεσμένους 
σε γιορτή (Λουκ. 14/ιδ’ 8), και για τον Ιησού ως «εκλεκτή, πολύτιμη» 
ακρογωνιαία Λίθο (Α’ Πέτρ. 2/β’ 4, 6). Για να συμπεριληφθεί ο Επα-
φρόδιτος σε αυτήν την κατηγορία, θα πρέπει να ήταν πράγματι ένας 
έμπιστος άνθρωπος. 
 
Παρασκευή 30 Ιανουαρίου           Δύση Ηλίου: 17:44’ 
 
ΠΕΡΑΙΤΕΡΩ ΜΕΛΕΤΗ:  
«Εκείνος που θα βρεθεί πλησιέστερα στον Χριστό, θα είναι εκείνος 
που στη γη είχε βαθύτερα εμποτισθεί από το πνεύμα της αυτοθυ-
σιαζόμενης αγάπης Του, της αγάπης η οποία “δεν αυθαδιάζει, δεν 
επαίρεται… δεν ζητεί τα εαυτής, δεν παροξύνεται, δεν διαλογίζεται 
το κακόν” Α’ Κορ. ιγ’[13]4,5, αγάπη η οποία παρακινεί το μαθητή, 
όπως παρακίνησε τον Κύριό μας να απαρνηθεί όλα, να ζήσει, να 
εργασθεί και να υποστεί θυσίες, ακόμη και θάνατο για τη σωτηρία 
της  ανθρωπότητας.  Αυτό  το  πνεύμα  είχε  εκδηλωθεί  στη  ζωή  του 
Παύλου ο οποίος είπε: “Το ζην εις εμέ είναι ο Χριστός”, επειδή η ζωή 
του φανέρωνε τον Χριστό στους  ανθρώπους, “και το αποθανείν κέρ-
δος”, κέρδος για τον Χριστό. Ο ίδιος ο θάνατος θα έδειχνε τη δύναμη 
της χάρης Του, και οι ψυχές θα συγκεντρώνονταν γύρω από Αυτόν. 
Στο προηγούμενο εδάφιο λέει: “Τώρα θέλει μεγαλυνθεί ο Χριστός εν 
τω σώματί μου, είτε διά ζωής, είτε διά θανάτου” Φιλιπ. α’[1]21,20.» 
Ζ.Χ. σελ. 515, 516. 
«Δεν είναι μακριά ο καιρός που η δοκιμασία θα έρθει σε κάθε ψυχή. 
Το  χάραγμα  του  θηρίου  θα  μας  επιβληθεί.  Για  όσους  υπόκυψαν 
σιγά-σιγά  στις  κοσμικές  απαιτήσεις  και συμμορφώθηκαν  με  τα 



 45 

κοσμικά έθιμα δεν θα είναι δύσκολο να υποκύψουν στις εξουσίες, 
από το να υποβληθούν σε χλευασμό, προσβολή, απειλή φυλάκισης 
και θανάτου… Όταν τα πλήθη των ψευδαδέλφων διακριθούν από 
τους αληθινούς, τότε οι κρυμμένοι θα αποκαλυφθούν και με ωσαννά 
θα παραταχθούν κάτω από το λάβαρο του Χριστού. Εκείνοι που υ-
πήρξαν  άτολμοι  και  διστακτικοί,  θα  δηλώσουν  ανοιχτά  τον  εαυτό 
τους για τον Χριστό και την αλήθεια Του. Οι πιο αδύναμοι και διστα-
κτικοί στην εκκλησία θα γίνουν σαν τον Δαβίδ - πρόθυμοι να πρά-
ξουν και να τολμήσουν. Όσο πιο βαθιά είναι η νύχτα για τον λαό του 
Θεού, τόσο πιο λαμπερά είναι τα αστέρια. Ο Σατανάς θα παρενοχλεί 
σκληρά τους πιστούς· αλλά, στο όνομα του Ιησού, θα αποδειχθούν 
κάτι παραπάνω από νικητές». T. C., vol. 5, pp. 81, 82. 
 
ΕΡΩΤΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΣΥΖΗΤΗΣΗ: 
1. Σκεφτείτε την προειδοποίηση στο παραπάνω απόσπασμα για ε-

κείνους που «υπόκυψαν σιγά-σιγά στις κοσμικές απαιτήσεις και 
συμμορφώθηκαν με τα κοσμικά έθιμα». Τι μπορεί να περιλαμβά-
νει αυτό και πώς μπορεί να ισχύει όχι μόνο για τα άτομα μεμονω-
μένα, αλλά και για την εκκλησία στο σύνολό της; 

2. Ο  Θεός  λέει:  «αυτούς  που  με  δοξάζουν  θα  τους  δοξάσω»  (Α’ 
Σαμ. 2/β’ 30). Με ποιους τρόπους τιμούμε τον Θεό; Είναι το ίδιο 
με το «δώστε δόξα σ’ Αυτόν»; (Αποκ. 14/ιδ’ 7) Γιατί ή γιατί όχι; 

3. Πώς μπορούμε να κατανοήσουμε την έννοια της δικής μας σω-
τηρίας χωρίς να πέσουμε στην παγίδα του νομικισμού; 

 



 46 

31 Ιανουαρίου – 6 Φεβρουαρίου          Σάββατο απόγευμα 
 

6.  ΕΜΠΙΣΤΟΣΥΝΗ ΜΟΝΟ ΣΤΟΝ ΧΡΙΣΤΟ 

ΕΔΑΦΙΟ ΜΝΗΜΗΣ: «Για να γνωρίσω Αυτόν, και τη δύναμη της α-
νάστασής Του, και την κοινωνία των παθημάτων Του, συμμορφού-
μενος με τον θάνατό Του· αν κατά κάποιον τρόπο φτάσω στην εξα-
νάσταση των νεκρών» Φιλιππησίους 3/γ’ 10, 11. 
 
Για τη μελέτη αυτής της εβδομάδας, διαβάστε: Φιλιπ. 3/γ’ 1-16, 
Ρωμ. 2/β’ 25-29, Ιωάν. 9/θ’ 1-39, Εφεσ. 1/α’ 4, 10, Α’ Κορ. 9/θ’ 24-
27. 
 
Αν και γνωρίζουμε ότι η σωτηρία έρχεται μέσω της πίστης, για κά-
ποιον  λόγο,  όλοι  τείνουμε  να  στηριζόμαστε  στα  έργα  μας  σαν  να 
μπορούν να προσθέσουν στη σωτηρία μας. Με έναν μάλλον εντυ-
πωσιακό τρόπο, ο απ. Παύλος καταπιάνεται με αυτό σε μια έντονη 
πολεμική εναντίον εκείνων που επιμένουν ότι η περιτομή είναι απα-
ραίτητη για τη σωτηρία.  
Για να προφυλάξει από το ενδεχόμενο κάποιοι να θεωρήσουν ότι τα 
έργα τους, όπως η περιτομή, συμβάλλουν στη σωτηρία τους, ο απ. 
Παύλος καθιστά σαφές ότι η δικαιοσύνη  είναι από τον Χριστό ως 
δώρο που έρχεται μέσα από την πίστη και όχι από τον νόμο. Μπορεί 
η περιτομή να μην αποτελεί θέμα σήμερα, η αρχή όμως με την οποία 
καταγίνεται, αποτελεί σίγουρα. 
Η ίδια η Προτεσταντική Μεταρρύθμιση ξεκίνησε με αφορμή αυτό α-
κριβώς το ζήτημα: τον ρόλο της πίστης και των έργων στην εμπειρία 
ενός ακολούθου του Χριστού. Εν κατακλείδι, ο Χριστός είναι τα πά-
ντα για εμάς, ο Αρχηγός και Τελειωτής της πίστης μας (Εβρ. 12/ιβ’ 
2). Αν οι προτεραιότητές μας είναι στη σωστή θέση, θα ζούμε με τη 
βεβαιότητα της αγάπης του Θεού και θα απολαμβάνουμε ακόμη και 
τώρα την υπόσχεση της σωτηρίας. Και όλα αυτά, «χωρίς να έχουμε 
την πεποίθηση στη σάρκα» (Φιλιπ. 3/γ’ 3).  



 47 

Κυριακή 1 Φεβρουαρίου 
 

 «ΝΑ ΧΑΙΡΕΣΤΕ ΣΤΟΝ KΥΡΙΟ» 
Διαβάστε Φιλιπ. 3/γ’ 1-3. Ποιες συμβουλές και προειδοποιήσεις δίνει 
εδώ ο απ.  Παύλος και πώς συνδέονται μεταξύ τους; Πώς περιγρά-
φει τους πιστούς;  
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Με το ξεκίνημά του ο απ. Παύλος μοιάζει σαν να ολοκληρώνει την 
επιστολή  του,  όμως  δεν  έχει  ακόμη  τελειώσει.  Επιστρέφει  σε  ένα 
από τα κύρια θέματα αυτής της επιστολής, τη χαρά εν Κυρίω, παρα-
θέτοντας στους αναγνώστες του μια σειρά από λόγους για τους ο-
ποίους να είναι χαρούμενοι. Το πιο σημαντικό είναι ότι πρέπει να 
έχουμε εμπιστοσύνη στον Χριστό και όχι στον εαυτό μας: «καυχώ-
μαστε στον Iησού Xριστό, και χωρίς να έχουμε την πεποίθηση στη 
σάρκα» (εδ. 3). Ποιος από εμάς δεν έχει μάθει, ακόμη και με σκληρό 
τρόπο, το να μην εμπιστεύεται τη σάρκα; 
Η τριπλή, έντονη προειδοποίηση «προσέχετε», δεν συναντάται που-
θενά αλλού στην Αγία Γραφή. Προφανώς, οι Φιλιππήσιοι γνώριζαν 
πολύ καλά σε ποια απειλή αναφερόταν ο απ. Παύλος. Δεν αφορά 
τρία ξεχωριστά προβλήματα. Η προειδοποίηση φαίνεται να αναφέ-
ρεται σε μια ομάδα ψευδοδιδασκάλων που περιγράφονται με τρεις 
διαφορετικούς τρόπους. Οι κακοί ή αλλόθρησκοι άνθρωποι στο Ισ-
ραήλ μερικές φορές αναφέρονταν ως «σκυλιά» (Φιλιπ. 3/γ’ 2, Ψαλ. 
22/κβ’ 16, Ησ. 56/νς’ 10, Ματ. 7/ζ’ 6, Β’ Πέτρ. 2/β’ 21, 22). Οι ψευ-
δοδιδάσκαλοι θα μπορούσαν επίσης εύστοχα να περιγραφούν ως 
«κακοί εργάτες». Η αναφορά σε αυτούς για «κατατομή» (εδ. 2) – ως 
αυτούς που “ακρωτηριάζουν τη σάρκα” –  δείχνει ότι προσπαθού-
σαν, όπως στη Γαλατία και σε άλλες περιοχές, να  επιβάλουν την 
περιτομή στους εθνικούς πιστούς, αντίθετα με την απόφαση του Α-
ποστολικού Συμβουλίου (Πράξ. 15/ιε’).   
Μια ενδιαφέρουσα λύση στις πνευματικές προκλήσεις, συμπεριλαμ-
βανομένης της εξάπλωσης των ψευδών διδασκαλιών, φαίνεται να 
είναι το «να χαίρεστε στον Κύριο» (Φιλιπ. 3/γ’ 1, 4/δ’ 4). Ο Θεός θέλει 
να είμαστε χαρούμενοι και ο Λόγος Του μας διδάσκει πώς να έχουμε 
αληθινή ευτυχία και διαρκή χαρά. Για να επιτευχθεί αυτό, θα πρέπει: 
να δεχτούμε το έλεος του Θεού (Ψαλ 31/λα’ 7), να έχουμε εμπιστο-
σύνη στον Κύριο (Ψαλ. 4/δ’ 11), να αποδεχτούμε τις ευλογίες της 
σωτηρίας  Του  (Ψαλ.  9/θ’  14),  να  υιοθετήσουμε  τον  νόμο  Του  ως 
τρόπο ζωής (Ψαλ. 119/ριθ’ 14), να τηρούμε το Σάββατό Του (Ησ. 
58/νη’ 13, 14), να πιστεύουμε στον Λόγο Του (Ψαλ. 119/ριθ’ 162), 
και να ανατρέφουμε ευσεβή παιδιά διδάσκοντάς τα να ακολουθούν 
τον Κύριο (Παρ. 23/κγ’ 24, 25). 



 48 

ΣΚΕΨΗ: Η ζωή έχει δυσκολίες για όλους μας. Ανεξάρτητα από το 
πόσο καλή ή όχι είναι η κατάσταση αυτή τη στιγμή, για ποια πράγ-
ματα μπορείτε και πρέπει να χαίρεστε; Τι σας εμποδίζει να το κάνετε; 
 
Δευτέρα 2 Φεβρουαρίου 

 
Η ΠΡΟΤΕΡΗ ΖΩΗ ΤΟΥ απ. ΠΑΥΛΟΥ 

Πολλοί χριστιανοί, όπως ο απ. Παύλος στη Φιλιπ. 3/γ’, σκέφτονται 
τη ζωή που είχαν πριν αποδεχτούν τον Ιησού και τη ζωή τους μετά. 
Μερικές φορές, δικαίως ή αδίκως, χαρακτηρίζουμε ανθρώπους που 
δεν είναι Χριστιανοί ως "καλούς ανθρώπους" και, τουλάχιστον σύμ-
φωνα με τα πρότυπα του κόσμου, πολλοί όντως είναι. Αντίθετα, σε 
σύγκριση με τα πρότυπα του Θεού, κανείς δεν είναι, ούτε καν οι Χρι-
στιανοί. 
Στη Φιλιπ. 3/γ’ 4-6, ο απ. Παύλος επισημαίνει πολλά πράγματα στη 
ζωή του για τα οποία κάποτε ήταν περήφανος. Ποια είναι αυτά; Πώς 
θα περιγράφατε τα "καλά" πράγματα στη δική σας ζωή, στο παρελ-
θόν και στο παρόν; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Ο απ. Παύλος κάνει μια έμμεση σύγκριση μεταξύ των πιστών Ιου-
δαίων που διαδίδουν ψευδείς διδασκαλίες και των μη περιτμημένων 
πιστών που βασίζονται πλήρως στον Χριστό για τη σωτηρία τους 
και δεν στηρίζονται σε απλά ανθρώπινα έργα όπως την περιτομή 
(Εβρ.  6/ς’  1,  9/θ’  14,  Ρωμ.  2/β’  25-29).  Παρότι  η  καταγωγή  και  η 
πρότερη  ζωή  του  απ.  Παύλου  θα  ήταν  αρκετά  εντυπωσιακές  για 
τους  Ιουδαίους  συμπατριώτες  του,  τίποτα  σε  αυτές  δεν  συνέβαλε 
στη σωτηρία του. Αντιθέτως την παρεμπόδισαν, επειδή στην πραγ-
ματικότητα τον τύφλωσαν στο πόσο πολύ χρειαζόταν τον Χριστό. 
Ο απ. Παύλος δεν ήταν απλώς ένας περιτμημένος - ήταν ένας Ισ-
ραηλίτης που εκ γενετής ανήκε στον λαό της διαθήκης και του είχε 
«γίνει περιτομή την όγδοη ημέρα». Επιπλέον, προερχόταν από τη 
φυλή του Βενιαμίν, στην επικράτεια της οποίας ανήκαν μερικές από 
τις σημαντικότερες πόλεις του Ισραήλ. Ο απ. Παύλος όχι μόνο γνώ-
ριζε εβραϊκά, αλλά ως μαθητής του διακεκριμένου νομοδιδασκάλου 
Γαμαλιήλ και ως φαρισαίος, έλαβε «την παιδεία σύμφωνα με την α-
κρίβεια του πατροπαράδοτου νόμου» (Πράξ. 22/κβ’ 3, 26/κς’ 4, 5). 
Είχε εμβαθύνει, δηλαδή, στη γνώση του νόμου και του τρόπου με 
τον οποίο  αυτός έπρεπε, σύμφωνα με την παράδοση, να εφαρμό-
ζεται. 
Ο απ. Παύλος ήταν τόσο ζηλωτής του νόμου που καταδίωκε την εκ-
κλησία επειδή θεωρούνταν απειλή για τον εβραϊκό τρόπο ζωής, τον 
οποίο πίστευε ότι ο νόμος επέβαλλε. Είναι αξιοσημείωτο ότι, αν και 



 49 

"άμεμπτος"  από  την  ανθρώπινη  άποψη  της  "δικαιοσύνης",  ο  απ. 
Παύλος  συνειδητοποίησε  ότι  ο  νόμος  στην  πραγματικότητα  ήταν 
πολύ βαθύτερος και απαιτητικότερος από ό,τι φανταζόταν, και ότι 
χωρίς τον Χριστό στεκόταν μπροστά του καταδικασμένος. 
ΣΚΕΨΗ: Συγκρίνετε το Ρωμ. 7/ζ’ 7-12 με Ματ. 5/ε’ 21, 22, 27, 28. 
Ποιο κρίσιμο σημείο αναφέρουν τόσο ο Ιησούς όσο και ο απ. Παύλος 
σχετικά με τον νόμο και γιατί η πίστη στον Χριστό (Φιλιπ. 3/γ’ 9), και 
όχι στον νόμο, είναι η μόνη πηγή δικαιοσύνης; Άλλωστε, πόσο καλά 
τηρούμε τον νόμο, τουλάχιστον με τον τρόπο που ο Ιησούς είπε ότι 
πρέπει να τον τηρούμε; Τι δηλώνει η απάντησή σας για  το πόσο 
χρειαζόμαστε τον Χριστό να μας σώσει; 
 
Τρίτη 3 Φεβρουαρίου 
 

ΤΑ ΠΡΑΓΜΑΤΑ ΠΟΥ ΕΧΟΥΝ ΣΗΜΑΣΙΑ 
Όπως είδαμε, πράγματα που προηγουμένως έκαναν τον απ. Παύλο 
περήφανο,  στην  πραγματικότητα  ήταν εμπόδια  στην πίστη του ε-
πειδή τον τύφλωναν στο πόσο πολύ χρειαζόταν τον Χριστό. Ο απ. 
Παύλος χρησιμοποιεί τη γλώσσα του εμπορίου, του κέρδους και της 
ζημίας, για να περιγράψει το πνευματικό, λογιστικό βιβλίο της πρό-
τερης ζωής του. Κάθε άνθρωπος έχει ένα "πνευματικό λογιστικό βι-
βλίο". Πρωτύτερα, το λογιστικό βιβλίο του απ. Παύλου μετριόταν με 
βάση τις εβραϊκές αξίες της εποχής και όχι με βάση τις Βιβλικές αξίες 
όπως τις δίδαξε ο Ιησούς. Μετά τη μεταστροφή του, το πνευματικό 
του  λογιστικό  βιβλίο  έμοιαζε  πολύ  διαφορετικό,  επειδή  η  κλίμακα 
των αξιών του άλλαξε συγκλονιστικά, από το "νόμισμα" του Ιουδαϊ-
σμού στο "νόμισμα του Ουρανού". 
«Εκείνος που κατέβηκε από τον Ουρανό μπορεί να μιλήσει για τα 
ουράνια και να παρουσιάσει σωστά τα πράγματα που αποτελούν το 
νόμισμα του Ουρανού, στο οποίο έχει αποτυπώσει την εικόνα και 
την επιγραφή Του. Γνωρίζει τον κίνδυνο στον οποίο έχουν περιέλθει 
εκείνοι τους οποίους ήρθε να ανυψώσει από την υποβάθμιση και να 
τους εξυψώσει σε μια θέση δίπλα σε Αυτόν στον θρόνο Του. Επιση-
μαίνει τον κίνδυνο που διατρέχουν όταν δείχνουν υπερβολική αγάπη 
για άχρηστα και επικίνδυνα αντικείμενα. Προσπαθεί να τραβήξει τον 
νου  από  τα  επίγεια  προς  τα  επουράνια,  ώστε  να  μη  σπαταλάμε 
χρόνο, τάλαντα και ευκαιρίες σε πράγματα που είναι εντελώς μά-
ταια.» Ε. Χουάιτ, The Advent Review and Sabbath Herald, 1 Ιουλίου 1890. 

Στον Ιουδαϊκό κόσμο του 1ου αιώνα, ο απ. Παύλος ήταν ένα ταχύτατα 
ανερχόμενο  πρόσωπο μέχρι τη  στιγμή που,  όταν τυφλώθηκε στη 
θέα του δοξασμένου Ιησού στον δρόμο προς τη Δαμασκό (Πράξ. 
9/θ’), η πνευματική του όραση διορθώθηκε και είδε καθαρά.  
Το Ιωάν. 9/θ’ αφηγείται την ιστορία ενός άλλου ανθρώπου που ήταν 



 50 

τυφλός και στη συνέχεια είδε τον Ιησού καθαρά. Ο Ιησούς είπε ότι 
ήρθε στον κόσμο «για να βλέπουν αυτοί που δεν βλέπουν, και για 
να γίνουν τυφλοί αυτοί που βλέπουν» (Ιωάν. 9/θ’ 39). Πώς θα μπο-
ρούσε να εφαρμοστεί αυτή η αρχή στη ζωή μας; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Τι θα μπορούσε να είναι πιο πολύτιμο από ό,τι η αιώνια ζωή στον 
Ουρανό και τη Νέα Γη; Ωστόσο, οι κοσμικές αξίες μάς τυφλώνουν 
συχνά απέναντι σε αυτήν την πραγματικότητα. Υπάρχει ένας εγγε-
νής ανταγωνισμός μεταξύ των πραγμάτων που είναι πολύτιμα εδώ 
(Ματθ. 13/ιγ’ 22, Λουκ. 4/δ’ 5, 6, Α’ Ιωάν. 2/β’ 16) και των πραγμά-
των που είναι πολύτιμα στον Ουρανό: η ομοιότητα με τον Χριστό και 
οι ψυχές που σώζονται. 
ΣΚΕΨΗ: Τα πράγματα αυτού του κόσμου μπορούν να μας τυφλώ-
σουν προς τις πνευματικές αλήθειες και προς το τι είναι πραγματικά 
σημαντικό. Ποιο είναι το κλειδί για να κρατήσουμε τα μάτια μας ε-
στιασμένα σε ό,τι πραγματικά έχει σημασία; 
 
Τετάρτη 4 Φεβρουαρίου 
 

Η ΠΙΣΤΗ ΤΟΥ ΧΡΙΣΤΟΥ 
Υπάρχει ένα κύριο σημείο που δεν πρέπει να παραληφθεί. Ο απ. 
Παύλος είχε μια καταπληκτική εμπειρία στον δρόμο προς τη Δαμα-
σκό. Αντάλλαξε την παλιά του ζωή, τη βασισμένη στον νόμο, με μια 
νέα ζωή στην παρουσία του Ίδιου του Χριστού – «για να κερδίσω 
τον Χριστό, και να βρεθώ σ’ Αυτόν» (Φιλιπ. 3/γ’ 8, 9). 
Το να βρεθείς «σ’ Αυτόν», δηλαδή στον Χριστό, είναι μια ενδιαφέ-
ρουσα έκφραση. Τι πιστεύετε ότι εννοεί ο απ. Παύλος; Διαβάστε Ε-
φεσ. 1/α’ 4, Β’ Κορ. 5/ε’ 21, Κολ. 2/β’ 9 και Γαλ. 2/β’ 20.  
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Η αναφορά του απ. Παύλου στο ότι είναι εν Χριστώ έχει συζητηθεί 
εκτεταμένα. Δεν αποτελεί έκπληξη το γεγονός ότι ίσως η καλύτερη 
εξήγηση προέρχεται από τον ίδιο τον  απ. Παύλο μιλώντας για το 
σωτήριο σχέδιο του Θεού: «σε οικονομία του πληρώματος των και-
ρών, να ανακεφαλαιώσει τα πάντα στον Χριστό, και αυτά που είναι 
μέσα στους ουρανούς και αυτά που είναι επάνω στη γη» (Εφεσ. 1/α’ 
10). Αυτός ήταν ο σκοπός του Θεού από την αρχή. Και ο απ. Παύλος 
ξεκαθαρίζει πώς συμβαίνει αυτό:  «Αλλά, εσείς είστε  απ’  Αυτόν εν 
Χριστώ Ιησού, που έγινε σε μας σοφία από τον Θεό, και δικαιοσύνη 
και αγιασμός και απολύτρωση» (Α’ Κορ. 1/α’ 30).  
Το «εν Χριστώ» περιλαμβάνει όλα όσα περιλαμβάνει το σχέδιο της 
σωτηρίας, από την αυγή της πνευματικής μας νοημοσύνης (σοφία), 



 51 

μέχρι τη δικαίωση με πίστη (δικαιοσύνη), την προετοιμασία για τον 
Ουρανό (αγιασμός) και, τέλος, τη δόξα κατά τη Δεύτερη Παρουσία 
(απολύτρωση). Η σωτηρία είναι έργο του Χριστού από την αρχή μέ-
χρι το τέλος – τόσο για εμάς όσο και μέσα σ’ εμάς. Έτσι, αποκτώντας 
τον Χριστό, έχουμε όλα όσα χρειαζόμαστε. 
Διαβάστε Φιλιπ. 3/γ’ 9. Ποια δύο πράγματα αντιπαραβάλλει ο απ. 
Παύλος και γιατί είναι σημαντικό να θυμόμαστε πάντοτε αυτήν την 
αντίθεση; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
Όπως συνειδητοποίησε ο απ. Παύλος, η δική του δικαιοσύνη δεν 
είναι πραγματική δικαιοσύνη, επειδή ο νόμος δεν μπορεί να φέρει 
ζωή (Γαλ. 3/γ’ 21, 22) – μόνο ο Χριστός μπορεί, μέσω της πίστης. 
Και όχι με οποιαδήποτε πίστη. Εξάλλου, «και τα δαιμόνια πιστεύουν, 
και φρίττουν» (Ιακ. 2/β’ 19). Η μόνη σωτήρια πίστη είναι «διαμέσου 
της πίστης του Χριστού».  Μόνο η  δική Του  πίστη έχει υπακούσει 
πλήρως και μπορεί να υπακούσει. Έτσι, αν είμαστε «μαζί με τον Χρι-
στό» και ο Χριστός ζει μέσα μας (Γαλ. 2/β’ 20), τότε ζούμε με την 
πίστη Του μέσω της πίστης μας σε Αυτόν. 
 
Πέμπτη 5 Φεβρουαρίου 
 

ΕΝΑ ΠΡΑΓΜΑ ΜΟΝΟ – ΝΑ ΓΝΩΡΙΣΩ ΤΟΝ ΧΡΙΣΤΟ 
Διαβάστε Φιλιπ. 3/γ’ 10-16. Ποια είναι μερικά από τα κύρια σημεία 
που αναφέρει εδώ ο απ. Παύλος; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Σίγουρα δεν υπάρχει τίποτα πιο σημαντικό από το να γνωρίσουμε 
τον Χριστό, ο Οποίος εγγυάται ότι στο τέλος θα μας γνωρίσει και θα 
μας ομολογήσει μπροστά στον Πατέρα (Ματθ. 7/ζ’ 21-23, 10/κ’ 32, 
33). Πώς Τον γνωρίζουμε; Μέσω του γραπτού Του Λόγου – διαβά-
ζοντάς τον και ζώντας τον. Εμείς δεν μπορούμε να Τον γνωρίσουμε 
πρόσωπο  με  πρόσωπο,  όπως  οι  μαθητές.  Είναι  ενδιαφέρον,  ω-
στόσο, ότι παρά τη γνώση τους αυτή απέτυχαν να κατανοήσουν τα 
λόγια Του, αναδεικνύοντας την ανάγκη που έχουμε στο Άγιο Πνεύμα 
να μας καθοδηγεί (Ιωάν. 16/ις’ 13). Όσο περισσότερο Τον γνωρί-
ζουμε, τόσο πιο κοντά Του ερχόμαστε, επειδή βιώνουμε «τη δύναμη 
της ανάστασής Του» (Φιλιπ. 3/γ’ 10), η οποία μας ανυψώνει «σε μία 
νέα ζωή» (Ρωμ. 6/ς’ 4). 
Ένας άλλος τρόπος για να έρθουμε πιο κοντά στον Ιησού Χριστό 
είναι μέσα από «την κοινωνία των παθημάτων Του» (Φιλιπ. 3/γ’ 10). 
Κάθε δοκιμασία που αντιμετωπίζουμε, κάθε οδυνηρή εμπειρία που 
υπομένουμε, μας βοηθά να γνωρίζουμε και να εκτιμούμε 



 52 

περισσότερο αυτό που πέρασε ο Ιησούς για εμάς, αλλά και να κα-
τανοούμε πιο καθαρά Εκείνον και το θέλημά Του.  
Ένας  τρίτος  τρόπος  για  να  έρθουμε  πιο  κοντά  είναι  να  τρέξουμε 
«προς τον σκοπό» (Φιλιπ. 3/γ’ 14). Ποιος είναι αυτός ο σκοπός; Α-
φορά τη γραμμή τερματισμού ενός αγώνα δρόμου και το βραβείο 
που απονέμεται στον νικητή. Ο απ. Παύλος το αποκαλεί «το βραβείο 
της άνω κλήσης του Θεού εν Χριστώ Ιησού» (Φιλιπ. 3/γ’ 14). Όπως 
ακριβώς ο Χριστός μέσω του θανάτου και της αναστάσεώς Του α-
ναλήφθηκε  πάνω  στον  Ουρανό,  κατά  τον  ίδιο  τρόπο  ο  Θεός  μάς 
προσκαλεί να λάβουμε κι εμείς την ουράνια ανταμοιβή – την αιώνια 
ζωή.  
Προφανώς, αυτό δεν έχει επιτευχθεί ακόμη. Δεν θα τελειοποιηθούμε 
πλήρως μέχρις ότου ο Χριστός «θα μετασχηματίσει το σώμα της τα-
πείνωσής μας, ώστε να γίνει σύμμορφο με το σώμα της δόξας Του» 
(Φιλιπ. 3/γ’ 21). Αλλά τώρα, γνωρίζοντάς Τον και προσκαλώντας την 
παρουσία Του στη ζωή μας κάθε μέρα, τρέχουμε προς τον σκοπό 
να μοιάσουμε στον Ιησού με κάθε δυνατό τρόπο. Αυτό είναι το «ένα 
πράγμα» στο οποίο επικεντρώθηκε ο απ. Παύλος. Όπως ακριβώς 
τρέχουμε σε έναν αγώνα (Α’ Κορ. 9/θ’ 24-27), δεν δίνουμε σημασία 
στο πού ήμασταν ή ποιος μας ακολουθεί. Η μόνη μας εστίαση είναι 
στα πράγματα που βρίσκονται μπροστά μας – το ουράνιο βραβείο 
που μας περιμένει. Η απεικόνιση εδώ είναι ξεκάθαρη: η πλήρης ε-
στίαση ενός δρομέα στον σκοπό του, ο οποίος υπερεντείνει κάθε μυ 
και εκτείνεται μπροστά για να φτάσει στη γραμμή του τερματισμού.  
ΣΚΕΨΗ: Γιατί στην πορεία μας με τον Κύριο είναι τόσο σημαντικό 
το να μην κοιτάμε συνεχώς πίσω, στις αμαρτίες και τις αποτυχίες 
μας, αλλά αντιθέτως να κοιτάμε μπροστά σε αυτό που μας έχει υπο-
σχεθεί αυτή τη στιγμή ο Χριστός; 
 
Παρασκευή 6 Φεβρουαρίου            Δύση Ηλίου: 17:52’ 
 
ΠΕΡΑΙΤΕΡΩ ΜΕΛΕΤΗ:  
«Επειδή ο Λυτρωτής δε δέχεται διαιρημένη υπηρεσία. Καθημερινά 
πρέπει να μαθαίνει τη σημασία της παραχώρησης του εγώ. Πρέπει 
να μελετάει το Λόγο του Θεού, να καταλαβαίνει το νόημά του και να 
υπακούει στα προστάγματά του. Έτσι θα μπορέσει να φθάσει στο 
ιδανικό της χριστιανικής υπεροχής. Μέρα με τη μέρα ο Θεός εργά-
ζεται μαζί του τελειοποιώντας το χαρακτήρα με τον οποίον θα πα-
ρουσιασθεί την ημέρα της τελικής δοκιμασίας. Και μέρα με τη μέρα 
ο πιστός επιτελεί μπροστά σε ανθρώπους και αγγέλους ένα μεγαλο-
πρεπή  πειραματισμό, αποδεικνύοντας τι μπορεί να κατορθώσει ο 
Ουρανός για τις πεσμένες στην αμαρτία ανθρώπινες υπάρξεις.» Π.Α. 
σελ. 426. 



 53 

«Εκείνοι που περιμένουν τον ερχομό του Νυμφίου, πρέπει να πουν 
στους ανθρώπους: “Ιδού, ο Θεός υμών.” Οι τελευταίες ακτίνες ευ-
σπλαχνίας, το τελευταίο μήνυμα ελέους που πρέπει να δοθεί στον 
κόσμο, είναι η αποκάλυψη της αγάπης Του. Μέσα από τη ζωή τους 
και το χαρακτήρα τους πρέπει να αποκαλύψουν τι έκανε γι’ αυτούς 
η χάρη του Θεού. 
»Το φως του Ηλίου της Δικαιοσύνης πρέπει να λάμψει μέσα από τα 
καλά έργα – με λόγια αλήθειας και πράξης αγιότητας.»  Λ.Ζ. σελ. 328. 

 
ΕΡΩΤΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΣΥΖΗΤΗΣΗ: 
1. Μείνετε περισσότερο στο θέμα της χαράς εν Κυρίω. Προσέξτε ότι 

δεν λέει να χαίρεστε στις δοκιμασίες σας (παρότι αυτό είναι επί-
σης Βιβλικό), αλλά στον Κύριο. Γιατί είναι τόσο σημαντικό να έ-
χουμε πάντοτε μπροστά μας τον Κύριο, την καλοσύνη Του, τη 
δύναμή Του, την αγάπη Του και τη σωτηρία Του; Πώς αυτό απο-
τελεί ιδιαίτερο όφελος για εμάς εν μέσω των αναπόφευκτων δο-
κιμασιών της ζωής; 

2. Παρατηρήστε  πώς  τα  παραπάνω  αποσπάσματα  περιγράφουν 
τον ρόλο της χάρης στην πραγματοποίηση των "καλών έργων" 
που κάνουμε ως Χριστιανοί. Γιατί αυτή η λειτουργία της χάρης 
είναι  τόσο  σημαντική  καθώς  προσβλέπουμε  στην  προσεχή  έ-
λευση του Χριστού; Δηλαδή, παρότι δεν σωζόμαστε με τα καλά 
μας έργα, μπορούμε πραγματικά να σωθούμε αν δεν τα κάνουμε; 

3. Μείνετε περισσότερο στην ιδέα του να μην έχουμε την εμπιστο-
σύνη μας στη σάρκα. Τι σημαίνει αυτό και γιατί δεν πρέπει να την 
εμπιστευόμαστε; Η σάρκα μας δεν είναι ένα δώρο του Θεού;  

 
 
  



 54 

7 Φεβρουαρίου – 13 Φεβρουαρίου          Σάββατο απόγευμα 
 

7.  ΟΥΡΑΝΙΑ ΥΠΗΚΟΟΤΗΤΑ 

ΕΔΑΦΙΟ ΜΝΗΜΗΣ: «Nα μη μεριμνάτε για τίποτε· αλλά, σε κάθε τι, 
τα ζητήματά σας ας γνωρίζονται στον Θεό με ευχαριστία διαμέσου 
της προσευχής και της δέησης» Φιλιππησίους 4/δ’ 6. 
 

Για τη μελέτη αυτής της εβδομάδας, διαβάστε: Φιλιπ. 3/γ’ 17-4/δ’ 
23, Α’ Κορ. 15/ιε’ 42-44, Ιωάν. 14/ιδ’ 27, Ψαλ. 119/ριθ’ 165, Ιώβ 1/α’ 
21, Α’ Τιμ. 6/ς’ 7. 
 

Το μάθημα αυτής της εβδομάδας ολοκληρώνει τη μελέτη μας στην 
προς Φιλιππησίους επιστολή, και είναι γεμάτο με πολύτιμα μαθή-
ματα και αποφθέγματα για την καθημερινή ζωή. Φαίνεται ότι πολλές 
από τις υψηλές ηθικές αξίες που καθοδηγούσαν τη ζωή του απ. Παύ-
λου βρίσκονται στα τελευταία εδάφια της επιστολής. Παρόμοια με τις 
διδασκαλίες του Ιησού, οι οποίες επικεντρώνονται στον εσωτερικό 
άνθρωπο, ο απ. Παύλος μας λέει πώς να ζούμε μια χαρούμενη χρι-
στιανική ζωή.  
Ακόμα και όταν τα πράγματα δεν πάνε όπως θα θέλαμε, κάτι που 
συμβαίνει συχνά, δεν χρειάζεται να ανησυχούμε και να αγχωνόμα-
στε ή να αποθαρρυνόμαστε. Αντίθετα, υπάρχουν αρχές που θα μας 
βοηθήσουν να βρούμε εσωτερική δύναμη ώστε να αντιμετωπίσουμε 
τις προκλήσεις που φέρνει η ζωή, και να βιώσουμε έτσι τη σταθερή 
και διαρκή ειρήνη που μόνο ο Θεός μπορεί να δώσει. Το παρόν και 
το μέλλον είναι στα χέρια Του και Εκείνος θα μας προμηθεύσει όλα 
όσα χρειαζόμαστε. 
Το πιο σημαντικό είναι ότι δεν χρειάζεται να εναποθέτουμε τις ελπί-
δες μας σε επίγεια συστήματα διακυβέρνησης, τα οποία συνήθως 
μας απογοητεύουν. Ως Χριστιανοί, είμαστε πολίτες της ουράνιας βα-
σιλείας  του  Θεού.  Και  με  αυτήν  την  ιδιότητα  του  πολίτη  έρχονται 
προνόμια, θαυμάσια προνόμια. Και ευθύνες, επίσης. 



 55 

Κυριακή 8 Φεβρουαρίου 
 

ΚΑΛΑ ΠΡΟΤΥΠΑ 
Όλοι έχουμε ανθρώπους που θαυμάζουμε και θέλουμε να τους μι-
μηθούμε.  Για  τα  παιδιά,  είναι  ιδιαίτερα  σημαντικό  να  έχουν  καλά 
πρότυπα. Ιδανικά, αυτό θα ήταν ο πατέρας και η μητέρα τους. Κα-
θώς μεγαλώνουν θα έχουν και άλλα πρότυπα, σχετικά ίσως με αυτό 
που έχουν επιλέξει να ασχοληθούν ή ακόμη και μέσα από βιογρα-
φίες που έχουν διαβάσει. Μπορεί επίσης, μαθαίνοντας πώς διάφο-
ροι χαρακτήρες της Αγίας Γραφής αντιμετώπισαν προκλήσεις, να τις 
συγκρίνουν με τις δικές τους εμπειρίες ζωής.  
Δυστυχώς, στα σημερινά μέσα ενημέρωσης, τα κακά πρότυπα αφ-
θονούν. Βομβαρδιζόμαστε συνεχώς από ιστορίες για τις άσεμνες και 
ταραγμένες ζωές των διασημοτήτων. Οι αναγνώστες του απ. Παύ-
λου στους Φιλίππους, αν και σε εντελώς διαφορετική εποχή, αντιμε-
τώπιζαν επίσης παρόμοιες προκλήσεις.  
Το γεγονός είναι ότι ο κόσμος στον οποίο ζούσε ο απ. Παύλος ήταν 
πολύ διεφθαρμένος, ανήθικος και κακός, όπως και ο δικός μας σή-
μερα. Υπήρχε πάντα – και πάντοτε θα εξακολουθεί μέχρι το τέλος 
να υπάρχει – πολύ κακό. Το ερώτημα για εμάς είναι: Τι είναι αυτό το 
κακό; Πώς αντιδρούμε σε αυτό; 
Διαβάστε Φιλιπ. 3/γ’ 17-19. Πώς περιγράφονται τα καλά και τα κακά 
πρότυπα σε αυτά τα εδάφια; Ποια κλειδιά δίνονται για να τα διακρί-
νουμε; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Δεν πρέπει να μας διαφεύγει η αγάπη του απ. Παύλου προς εκεί-
νους με τους οποίους διαφωνεί – κλαίει γι’ αυτούς! Προσέξτε επίσης 
ότι  δεν  τους  αποκαλεί  εχθρούς  του,  αλλά  «ότι  είναι οι  εχθροί  του 
σταυρού του Χριστού» (εδ. 18). Ο απ. Παύλος αναγνώριζε ότι δια-
κυβεύονταν πολύ μεγαλύτερα ζητήματα, δηλαδή το πώς ο Σταυρός 
καταρρίπτει τα εμπόδια και μας τοποθετεί όλους στο ίδιο επίπεδο, 
ως αμαρτωλούς που έχουμε ανάγκη από τον Σωτήρα (Εφεσ. 2/β’ 
11-14).   
Επίσης, δεν πρέπει να παραβλέψουμε τον τρόπο με τον οποίο ο απ. 
Παύλος προτρέπει τους Φιλιππήσιους να εστιάζουν στα καλά παρα-
δείγματα και όχι στα κακά. Να παρατηρούν προσεκτικά εκείνους που 
ο τρόπος ζωής τους μοιάζει πολύ με τον δικό του. Είναι ενδιαφέρον 
το ότι ο απ. Παύλος χρησιμοποιεί παρόμοια γλώσσα όταν προειδο-
ποιεί τους Ρωμαίους, «να προσέχετε αυτούς που προξενούν τις δι-
χοστασίες και τα σκάνδαλα ενάντια στη διδασκαλία που μάθατε, και 



 56 

να απομακρύνεστε απ’ αυτούς» (Ρωμ. 16/ις’ 17). Οι απατεώνες στη 
Ρώμη περιγράφονται ως εκείνοι που «δεν υπηρετούν ως δούλοι τον 
Kύριό μας Ιησού Χριστό, αλλά τη δική τους κοιλιά» (Ρωμ. 16/ις’ 18).  
ΣΚΕΨΗ: Αν και ο Ιησούς είναι το μόνο τέλειο πρότυπο, υπάρχουν 
και άλλοι που, τουλάχιστον σε ορισμένους τομείς, θα μπορούσαν να 
αποτελέσουν καλά πρότυπα. Ωστόσο, τι είδους πρότυπο παρουσιά-
ζουμε εμείς στους άλλους; 
 
Δευτέρα 9 Φεβρουαρίου 
 

«ΜΕΙΝΕΤΕ ΣΤΑΘΕΡΟΙ ΣΤΟΝ ΚΥΡΙΟ» 
Διαβάστε Φιλιπ. 3/γ’ 20, 21. Με ποιον παραστατικό τρόπο περιγρά-
φει ο απ. Παύλος πως μοιάζει το να είσαι πολίτης του Ουρανού; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Σε αντίθεση με τους εχθρούς του Σταυρού, «οι οποίοι φρονούν τα 
επίγεια» και «των οποίων ο Θεός είναι η κοιλιά» (Φιλιπ. 3/γ’ 19), η 
χριστιανική υπηκοότητα βρίσκεται στον Ουρανό και ο Κυβερνήτης 
μας είναι ο Ίδιος ο Ιησούς Χριστός. Ο απ. Παύλος τονίζει την ανάγκη 
«το σώμα της ταπείνωσής μας» (εδ. 21), που υπόκειται σε ασθέ-
νειες, φθορά και θάνατο, να μεταμορφωθεί ώστε να μοιάσει στο έν-
δοξο σώμα της ανάστασης του Χριστού. 
Πώς περιγράφουν τα παρακάτω εδάφια την κατάσταση της δόξας; 
•Ιώβ 19/ιθ’ 25-27……………………………..………………………… 
•Λουκ. 24/κδ’ 39 ……………………………..………………………… 
•Α’ Κορ. 15/ιε’ 42-44  ……………………………..…………………… 
•Α’ Κορ. 15/ιε’ 50-54  ……………………………..…………………… 
•Κολ. 3/γ’ 4  ……………………………..……………………………… 
 

Στο τέλος, μέσω του Ιησού, ο θάνατος, ο «τελευταίος εχθρός», παύει 
να υπάρχει (Α’ Κορ. 15/ιε’ 26). Και αυτή είναι η μεγαλύτερη ελπίδα 
μας, η υπέρτατη υπόσχεση που μας δόθηκε στον Ιησού - όχι μόνο 
για το τέλος του θανάτου, αλλά και για ένα εντελώς νέο σώμα «σύμ-
μορφο με το σώμα της δόξας Του» (Φιλιπ. 3/γ’ 21).  
Έτσι, για τον απ. Παύλο, η ουράνια υπηκοότητά μας περιλαμβάνει 
την υπόσχεση της ανάστασης και της αιώνιας ζωής σε μια εντελώς 
νέα ύπαρξη που τώρα δεν μπορούμε καν να φανταστούμε. 
ΣΚΕΨΗ: Γιατί η υπόσχεση της αιώνιας ζωής είναι τόσο σημαντική 
για όλα όσα πιστεύουμε; Τι μπορεί να προσφέρει αυτός ο κόσμος 
που να αξίζει να χάσουμε αυτό που μας προσφέρει ο Χριστός; 
  



 57 

Τρίτη 10 Φεβρουαρίου 
 

«NΑ ΧΑΙΡΕΣΤΕ ΣΤΟΝ KΥΡΙΟ ΠΑΝΤΟΤΕ» 
Διαβάστε Φιλιπ. 4/δ’ 4-7. Πώς πρέπει να βιώνουμε την «ειρήνη του 
Θεού»; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Αφού έχει αναφερθεί και πάλι στην ανάγκη για ενότητα (Φιλιπ. 4/δ’ 
1-3), ο απ. Παύλος περνάει σε ένα άλλο θέμα: τη χαρά στον Κύριο 
(Φιλιπ. 4/δ’ 4-7). 
Πόσες φορές έχετε αγχωθεί για πράγματα που τελικά έληξαν τόσο 
γρήγορα όσο εμφανίστηκαν; Ο Ιησούς επανειλημμένα τόνισε ότι δεν 
πρέπει να ανησυχούμε (Ματθ. 6/ς’ 25-34, 10/ι’ 19), και ο απ. Πέτρος 
μας υπενθυμίζει: «όλη τη  μέριμνά σας ρίξτε την επάνω σ’  Αυτόν, 
επειδή Αυτός φροντίζει για σας» (Α’ Πέτρ. 5/ε’ 7). Στην πραγματικό-
τητα, τα  αυξανόμενα  προβλήματα παγκοσμίως θα πρέπει να μας 
ενθαρρύνουν  την  ελπίδα  ότι  ο  ερχομός  του  Κυρίου  είναι  κοντά 
(Ματθ. 24/κδ’ 33, Λουκ. 21/κα’ 28, Ιακ. 5/ε’ 8).  
Το αντίδοτο στην ανησυχία και τον φόβο, είναι η προσευχή πίστης 
(Φιλιπ. 4/δ’ 6, 7). Σαφώς, πρέπει να πιστεύουμε και να ενεργούμε 
με βάση ότι η προσευχή μας έχει εισακουστεί, ακόμη και πριν δούμε 
την πραγματοποίησή της, και να προσευχόμαστε «με ευχαριστία». 
Επίσης, προστίθεται η λέξη  «δέηση» που  σηματοδοτεί στιγμές α-
κραίας και επείγουσας ανάγκης (Λουκ. 1/α’ 13, Φιλιπ. 1/α’ 19, Α’ Τιμ. 
5/ε’ 5, Ιακ. 5/ε’ 16). Οι προσευχές μας εξακολουθούν να είναι «αιτή-
ματα που ζητήσαμε απ’ Αυτόν», αλλά μπορούμε να ξέρουμε ότι τα 
αιτήματά μας έχουν γίνει δεκτά, εφόσον «ζητάμε κάτι σύμφωνα με 
το θέλημά Του» (Α’ Ιωάν. 5/ε’ 14). Τότε μπορούμε να αναπαυθούμε 
και να έχουμε ειρήνη, γνωρίζοντας ότι όλα τα αιτήματά μας βρίσκο-
νται στα χέρια του Θεού. 
Πώς τα εδάφια Ψαλ. 29/κθ’ 11, Ησ. 9/θ’ 6, Λουκ. 2/β’ 14, Ιωάν. 14/ιδ’ 
27, Α’ Κορ. 14/ιδ’ 33, διευρύνουν την κατανόησή μας για την ειρήνη 
του Θεού;  
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
Η ειρήνη του Θεού είναι κάτι που ο κόσμος δεν μπορεί ποτέ να δώ-
σει, επειδή η ειρήνη του Θεού προέρχεται από τη βεβαιότητα ότι έ-
χουμε το δώρο της αιώνιας ζωής μέσω του Ιησού, του Σωτήρα μας 
(Ρωμ. 5/ε’ 1, 6/ς’ 23). Αυτή η ειρήνη επηρεάζει κάθε πτυχή της ζωής 
και «υπερέχει κάθε νου» (Φιλιπ. 4/δ’ 7).  
ΣΚΕΨΗ: Πώς θα περιγράφατε σε κάποιον τι σημαίνει να βιώνει κα-
νείς «την ειρήνη του Θεού»; 
 



 58 

Τετάρτη 11 Φεβρουαρίου 
 

«ΑΥΤΑ ΝΑ ΣΥΛΛΟΓΙΖΕΣΤΕ...» 
Η ειρήνη του Θεού είναι πέρα από όσα μπορούμε να κατανοήσουμε. 
Η ειρήνη Του «θα διαφυλάξει τις καρδιές σας και τα διανοήματά σας 
διαμέσου του Ιησού Χριστού» (Φιλιπ. 4/δ’ 7), γιατί η πνευματική μας 
ζωή χρειάζεται προστασία. Είναι ενδιαφέρον ότι αυτό το εδάφιο χρη-
σιμοποιεί  μια  στρατιωτική  μεταφορά  σε  σχέση  με  την  ειρήνη  του 
Θεού.  Το  ρήμα  φρουρώ  χρησιμοποιείται  για  να  περιγράψει  μια 
φρουρά  στρατιωτών  που  φυλάει  μια  πόλη  από  εισβολή  (Β’  Κορ. 
11/ια’ 32, Πράξ. 9/θ’ 24). 
Μια άλλη πολύ σημαντική πτυχή της εσωτερικής ειρήνης περιλαμ-
βάνει τη ζωή σε αρμονία με το θέλημα του Θεού και την υπακοή στον 
νόμο Του. «Πολλή ειρήνη έχουν εκείνοι που αγαπούν τον νόμο Σου· 
και σ’ αυτούς δεν υπάρχει πρόσκομμα» (Ψαλ. 119/ριθ’ 165). 
Διαβάστε Φιλιπ. 4/δ’ 8, 9. Τι μας προτρέπει σε αυτά τα εδάφια ο απ. 
Παύλος να κάνουμε;   
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Στη Φιλιπ. 4/δ’ 8, 9 ο απ. Παύλος μας παραθέτει κάποιες αρετές  και 
μας προτρέπει, «αυτά να συλλογίζεστε» και «αυτά να κάνετε». Μας 
ενθαρρύνει να ακολουθήσουμε το δικό του παράδειγμα σε:  
• «όσα είναι αληθινά» - Δεν είναι τυχαίο που ο κατάλογος ξεκινά με 

τη βασική Βιβλική αρετή της αλήθειας, την οποία ο Ιησούς («Αλη-
θώς,  αληθώς  σας  λέγω...»-έκδοση  Αρχ.  Ν.  Βάμβα)  και  ολόκληρη  η 
Καινή Διαθήκη συχνά τονίζουν (Πράξ. 26/κς’ 25, Ρωμ. 1/α’ 18, Α’ 
Κορ. 13/ιγ’ 6, Β’ Κορ. 4/δ’ 2, Εφεσ. 4/δ’ 15, Α’ Τιμ. 3/γ’ 15, Ιακ. 1/α’ 
18, Α’ Πέτρ. 1/α’ 22, Α’ Ιωάν. 2/β’ 21). 

• «όσα είναι σεμνά» - Η σημαντική αυτή αρετή της σεμνότητας, πα-
ροτρύνεται και σε άλλες επιστολές του απ. Παύλου προς τους πι-
στούς, ώστε να είναι αξιοσέβαστοι (Α’ Τιμ. 3/γ’ 8, 11, Τίτ. 2/β’ 2). 

• «όσα είναι δίκαια» - αυτή η αρετή ορίζεται από τον δίκαιο χαρα-
κτήρα του Θεού (συγκρίνετε τη χρήση της στο Φιλιπ. 1/α’ 7). 

• «όσα είναι καθαρά» - Οι σκέψεις και η συμπεριφορά μας πρέπει 
να είναι καθαρές. Αποδεχόμενοι τη δικαιοσύνη του Θεού, μέσω πί-
στης, υιοθετούμε τον άγιο και αγνό χαρακτήρα Του (Α’ Ιωάν. 3/γ’ 
3). 

• «όσα είναι προσφιλή» - Με τον όρο «προσφιλή», ο απ. Παύλος 
μας προτρέπει η συμπεριφορά μας να είναι φιλική και αγαπητή.  

• «όσα έχουν καλή φήμη» - Να αποζητούμε τα καλά πράγματα και 
να φερόμαστε με ευγένεια και καλοσύνη. 

Ο απ. Παύλος δίνει δύο επιπλέον προϋποθέσεις, για να μην αποδο-
θεί μια ειδωλολατρική έννοια σε κάποια από αυτές τις αρετές: «αν 



 59 

υπάρχει κάποια αρετή, και αν υπάρχει κάποιος έπαινος» (Φιλ. 4/δ’ 
8), πρέπει να σκεφτόμαστε αυτές τις ουράνιες αρετές. Στη συνέχεια, 
για να εξαλείψουμε κάθε αμφιβολία και πιθανή παρεξήγηση, ο απ. 
Παύλος μας καλεί να κάνουμε πράξη όσα μάθαμε, λάβαμε, ακού-
σαμε και είδαμε από το δικό του παράδειγμα (Φιλιπ. 4/δ’ 9). 
 
Πέμπτη 12 Φεβρουαρίου 
 

ΣΥΜΒΟΥΛΕΣ ΓΙΑ ΜΙΑ ΕΥΤΥΧΙΣΜΕΝΗ ΖΩΗ 
Διαβάστε Φιλιπ. 4/δ’ 10-13, 19. Ποιες συμβουλές δίνει ο απ. Παύλος 
για μια ευτυχισμένη ζωή; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Όταν συμβαίνουν ακραίες περιστάσεις (πείνα, ασθένεια, τραυματι-
σμός,  απώλεια), αρχίζει κανείς να αναλογίζεται τα πράγματα που 
πραγματικά αξίζουν και να στέκεται στις ευλογίες που συνήθως θε-
ωρούνται  δεδομένες.  Όταν  περνάμε  κάποια  «στέρηση»  (εδ.  12), 
τότε η πίστη ανέρχεται στο ύψος των περιστάσεων.  
Αντίθετα, όταν έχουμε «περίσσευμα», θα πρέπει πάντα να αναγνω-
ρίζουμε  ότι  αυτό  μπορεί  να  εξαφανιστεί  ανά  πάσα  στιγμή  (Παρ. 
23/κγ’ 5). Όπως μας υπενθυμίζουν τόσο ο Ιώβ όσο και ο απ. Παύ-
λος, δεν φέραμε τίποτα στον κόσμο όταν γεννηθήκαμε και δεν θα 
πάρουμε τίποτα μαζί μας όταν πεθάνουμε (Ιώβ 1/α’ 21, Α’ Τιμ. 6/ς’ 
7).  
Σημειώστε τις ακόλουθες Βιβλικές υποσχέσεις: 
• Ψαλ. 23/κγ’ 1: «O KYPIOΣ είναι o  ποιμένας μου· τίποτε  δεν θα 

στερηθώ». 
• Ματθ. 6/ς’ 32: «Ο ουράνιος Πατέρας σας ξέρει ότι έχετε ανάγκη 

από όλα αυτά.» 
• Α’ Πέτρ. 5/ε’ 7: «Όλη τη μέριμνά σας ρίξτε την επάνω σ’  Αυτόν, 

επειδή Αυτός φροντίζει για σας.» 
• Φιλιπ. 4/δ’ 19: «O δε Θεός μου θα εκπληρώσει κάθε ανάγκη σας, 

σύμφωνα με τον πλούτο Του, με δόξα, διαμέσου του Ιησού Χρι-
στού.» 

Και, το πιο υπέροχο απ’ όλα, 
• Φιλιπ. 4/δ’ 13: «Όλα τα μπορώ, διαμέσου του Χριστού που με εν-

δυναμώνει.» Ίσως κανένας από εμάς δεν μπορεί να κατανοήσει 
πλήρως  τι  συνεπάγεται  το  «Όλα»  ή  «Τα  πάντα»(έκδοση  Αρχ.  Ν. 

Βάμβα). Σίγουρα, όπως και με κάθε αίτημα για τη βοήθεια και τη δύ-
ναμη  του  Θεού,  πρέπει  να  ζητάμε  σύμφωνα  με  το  θέλημά  Του. 
Αλλά πολλές φορές, δεν ζητάμε καν πράγματα που ξέρουμε ότι 
ταιριάζουν στο θέλημά Του. Γι’ αυτόν τον λόγο ο απ. Ιάκωβος στο 
4/δ’ 2 λέει, «δεν έχετε, επειδή δεν ζητάτε».  



 60 

Μερικά πράγματα που μπορούμε να ζητήσουμε με σιγουριά, επειδή 
ξέρουμε ότι είναι σε αρμονία με το θέλημα του Θεού, είναι τα εξής:  
• Σωτηρία για ένα αγαπημένο πρόσωπο ή φίλο (Α’ Τιμ. 2/β’ 3, 4). 
• Θάρρος να μοιραζόμαστε την πίστη μας (Αποκ. 22/κβ’ 17). 
• Συγχώρεση όταν ομολογούμε και εγκαταλείπουμε τις αμαρτίες μας 

(Α’ Ιωάν. 1/α’ 9). 
• Δύναμη για υπακοή στις εντολές του Θεού (Εβρ. 13/ιγ’ 20, 21). 
• Αγάπη  για  εκείνους  που  μας  μισούν  και  μας  φέρονται  άσχημα 

(Ματθ. 5/ε’ 44). 
• Σοφία για δύσκολες καταστάσεις (Ιακ. 1/α’ 5). 
• Κατανόηση της αλήθειας του Λόγου του Θεού (Ιωάν. 8/η’ 32). 
ΣΚΕΨΗ: Πώς αντιμετωπίζετε τα πράγματα για τα οποία έχετε προ-
σευχηθεί και δεν έχουν έρθει ακόμη ή ίσως δεν έρθουν ποτέ; 
 
Παρασκευή 13 Φεβρουαρίου            Δύση Ηλίου: 18:00’ 
 
ΠΕΡΑΙΤΕΡΩ ΜΕΛΕΤΗ:  
«Μόνο όσοι λαμβάνουν συνεχώς νέα εφόδια χάρης, θα έχουν δύ-
ναμη  ανάλογη  με  την  καθημερινή  τους  ανάγκη  και  την  ικανότητά 
τους να χρησιμοποιούν αυτή τη δύναμη. Δεν προσβλέπουν ότι σε 
κάποια στιγμή στο μέλλον θα λάβουν πνευματική δύναμη και θαυ-
ματουργή προετοιμασία για να κερδίσουν ψυχές, αλλά παραδίδουν 
καθημερινά τον εαυτό τους στον Θεό για να τους καταστήσει σκεύη 
κατάλληλα προς χρήση Του. Βελτιώνουν καθημερινά τις ευκαιρίες 
που  βρίσκονται  μπροστά  τους  για  υπηρεσία.  Καθημερινά  δίνουν 
μαρτυρία  για  τον  Κύριο  όπου  κι  αν  βρίσκονται,  είτε  στην  ταπεινή 
σφαίρα εργασίας στο σπίτι, είτε σε ένα δημόσιο πεδίο χρησιμότητας. 
Για τον αφιερωμένο εργάτη υπάρχει αξιοθαύμαστη ενθάρρυνση στη 
γνώση ότι ακόμη και ο Χριστός κατά τη διάρκεια της επίγειας ζωής 
Του αναζητούσε καθημερινά τον Πατέρα Του για νέα εφόδια της α-
παραίτητης χάρης – και από αυτήν την κοινωνία με τον Θεό προχώ-
ρησε για να ενισχύσει και να ευλογήσει τους άλλους… 
Κάθε εργάτης που ακολουθεί το παράδειγμα του Χριστού, θα είναι 
προετοιμασμένος να λάβει και να χρησιμοποιήσει τη δύναμη που ο 
Θεός έχει υποσχεθεί στην εκκλησία Του για την ωρίμανση του θερι-
σμού της γης.» Ε. Χουάιτ, God's Amazing Grace, σελ. 117. 

«Ο Θεός γνωρίζει τις ανάγκες μας και τις έχει καλύψει. Ο Κύριος έχει 
ένα θησαυροφυλάκιο προμηθειών για τα παιδιά Του και μπορεί να 
τους παρέχει ό,τι χρειάζονται, σε οποιαδήποτε συνθήκη. Γιατί, τότε, 
δεν  Τον  εμπιστευόμαστε;  Έχει  δώσει  πολύτιμες  υποσχέσεις  στα 
παιδιά Του, υπό τον όρο της πιστής υπακοής στις εντολές Του. Δεν 
υπάρχει φορτίο που να μην μπορεί να αφαιρέσει, δεν υπάρχει σκο-
τάδι που να μην μπορεί να διαλύσει, δεν υπάρχει αδυναμία που να 



 61 

μην μπορεί να μετατρέψει σε δύναμη, δεν υπάρχει φόβος που να 
μην μπορεί να ηρεμήσει, δεν υπάρχει αξιόλογη φιλοδοξία που να 
μην μπορεί να καθοδηγήσει και να δικαιώσει. 
Δεν πρέπει να κοιτάμε εμάς. Όσο περισσότερο στεκόμαστε στις α-
τέλειές  μας,  τόσο  λιγότερη  δύναμη  θα  έχουμε  για  να  τις  ξεπερά-
σουμε.» Ε. Χουάιτ, That I May Know Him, σελ. 224. 

 
ΕΡΩΤΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΣΥΖΗΤΗΣΗ: 
1. Σκεφτείτε μερικές από τις πιο λαμπρές περιπτώσεις προσευχών 

σας που εισακούστηκαν. Τι σας δίδαξαν αυτές οι εμπειρίες για 
την ειρήνη του Θεού; Τι γίνεται με τις προσευχές που δεν απα-
ντήθηκαν; Πώς μπορείτε να νιώσετε την υπόσχεση του Θεού για 
ειρήνη στην καρδιά σας ενώ περιμένετε; 

2. Στο πλαίσιο της Φιλιπ. 4/δ’ 8, σχετικά με τις καλές σκέψεις, ποια 
είναι μερικά από τα καλά πράγματα που περνάτε χρόνο σκεπτό-
μενοι; Πόσο καλά ενισχύουν, αυτά που συλλογίζεστε, την πίστη 
σας και την πορεία σας με τον Κύριο; 

3. Διαβάστε ξανά το παραπάνω απόσπασμα. Ποιες είναι οι συνέ-
πειες της δήλωσης «Όσο περισσότερο στεκόμαστε στις ατέλειές 
μας, τόσο λιγότερη δύναμη θα έχουμε για να τις ξεπεράσουμε»; 
Ποιο είναι το κλειδί για την υπέρβαση; 

  



 62 

14 Φεβρουαρίου – 20 Φεβρουαρίου         Σάββατο απόγευμα 
 

8.  Ο ΥΠΕΡΕΧΩΝ ΧΡΙΣΤΟΣ 

ΕΔΑΦΙΟ ΜΝΗΜΗΣ: «Ο Οποίος (ο Χριστός) είναι εικόνα του αόρα-
του Θεού, πρωτότοκος κάθε κτίσης· επειδή, διαμέσου Αυτού κτίστη-
καν τα πάντα, αυτά που είναι μέσα στους ουρανούς και αυτά που 
είναι επάνω στη γη, τα ορατά και τα αόρατα, είτε θρόνοι είτε κυριό-
τητες είτε αρχές είτε εξουσίες, τα πάντα κτίστηκαν διαμέσου Αυτού 
και γι’ Αυτόν· και Αυτός είναι πριν από όλα, και όλα συντηρούνται 
διαμέσου Αυτού» Κολοσσαείς 1/α’ 15-17. 
 

Για τη μελέτη αυτής της εβδομάδας, διαβάστε: Γέν. 1/α’ 26, 27, 
Κολ. 1/α’ 13-19, Ιωάν. 1/α’ 1-3, Εφεσ. 1/α’ 22, Α’ Κορ. 12/ιβ’ 12-27, 
4/δ’ 9, Ρωμ. 6/ς’ 3, 4. 
 

Με το μάθημα αυτής της εβδομάδας, συνεχίζουμε την εξέταση της 
προς Κολοσσαείς επιστολής (Μαθήματα 1 ο και 2ο). Στο 2ο Μάθημα, 
στην Πέμπτη, είδαμε ότι στην Κολ. 1/α’ 9-12 ο απ. Παύλος προσεύ-
χεται για τους  πιστούς στις Κολοσσές, ζητώντας  τους να ζουν με 
τρόπο που να είναι αρεστός στον Θεό. Στα εδάφια 12 και 13, αντι-
παραβάλλει δύο βασίλεια: του φωτός και του σκότους. Ο Θεός Πα-
τέρας μάς έχει προικίσει να συμμετέχουμε στην αιώνια κληρονομιά 
του βασιλείου του φωτός, μας  «ελευθέρωσε από την εξουσία του 
σκότους, και μας μετέφερε στη βασιλεία του αγαπητού Yιού 
Του· στον  Οποίο  έχουμε  την  απολύτρωση  διαμέσου  του  αίματός 
Του,  την  άφεση  των  αμαρτιών»  (εδ.  13,  14).  Με  άλλα  λόγια,  στο 
Πρόσωπο του Ιησού Χριστού, ο Οποίος είναι επίσης ο Θεός και ο 
Δημιουργός μας, έχουμε τη λύτρωση. Αυτός επιτέλεσε τη λύτρωσή 
μας, και με την πίστη σ’ Αυτόν μεταφερθήκαμε από το βασίλειο του 
σκότους στη βασιλεία του αγαπημένου Του Υιού. 
Αυτή την εβδομάδα θα εξετάσουμε μια από τις πιο ολοκληρωμένες 
και μεγαλειώδεις δηλώσεις για τον Ιησού στην Καινή Διαθήκη. Τι ση-
μαίνει ότι ο Ιησούς Χριστός είναι «εικόνα του αόρατου Θεού», αλλά 
και «πρωτότοκος κάθε κτίσης»; (Κολ. 1/α’ 15) 



 63 

Κυριακή 15 Φεβρουαρίου 
 

ΕΙΚΟΝΑ ΤΟΥ ΑΟΡΑΤΟΥ ΘΕΟΥ 
Όταν κοιταζόμαστε στον καθρέφτη ή σε μια φωτογραφία, βλέπουμε 
μια εικόνα του εαυτού μας, αλλά πρόκειται για μια επίπεδη, δισδιά-
στατη απεικόνιση. Ένα γλυπτό δίνει μια πιο σαφή εικόνα, αλλά και 
πάλι υπολείπεται κατά πολύ της ζωντανής πραγματικότητας. Η Βι-
βλική έννοια της εικόνας, ενώ μερικές φορές αναφέρεται σε αυτές τις 
μικρότερες αναπαραστάσεις, υποδηλώνει κάτι ευρύτερο.  
Διαβάστε Γέν. 1/α’ 26, 27, 5/ε’ 3, Α’ Κορ. 15/ιε’ 49, Β’ Κορ. 3/γ’ 18 
και Εβρ. 10/ι’ 1. Συνοψίστε τις διάφορες έννοιες του όρου «εικόνα» 
σε αυτά τα εδάφια. Πώς μπορεί να διαφέρουν από την περιγραφή 
του Ιησού Χριστού ως εικόνα του Θεού; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Τα ανθρώπινα όντα δημιουργήθηκαν για να μοιάζουν όσο το δυνα-
τόν περισσότερο με τον Θεό - σωματικά, πνευματικά, σχεσιακά και 
λειτουργικά. Παρόλα αυτά, αντανακλούν την εικόνα του Θεού μόνο 
σε  ορισμένες  πτυχές,  και  η  αμαρτία  έχει  βλάψει  ακόμη  και  αυτό. 
Αλλά ο Ιησούς μας δίνει τη δυνατότητα να "δούμε" τον αόρατο Θεό. 
«Όποιος είδε Εμένα», είπε ο Ιησούς, «είδε τον Πατέρα» (Ιωά. 14/ιδ’ 
9). «Αυτός, που είναι το απαύγασμα της δόξας και ο χαρακτήρας της 
υπόστασής Του» (Εβρ. 1/α’ 3). Είναι η σκέψη του Θεού που γίνεται 
ακουστή και ο χαρακτήρας του Θεού που γίνεται ορατός. 
Διαβάστε Ματθ. 11/ια’ 27 και Ιωάν. 1/α’ 1, 2, 14, 18. Γιατί ο Ιησούς 
Χριστός είναι ο Μόνος ικανός να αποκαλύψει τον Πατέρα; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Σημειώστε άλλους τρόπους με τους οποίους ο Ιησούς περιέγραψε 
τη σχέση Του με τον Θεό Πατέρα: 
• «O Πατέρας Μου μέχρι τώρα εργάζεται, και Εγώ εργάζομαι» (Ιωάν. 

5/ε’ 17). 
• «Eγώ και ο Πατέρας είμαστε ένα» (Ιωάν. 10/ι’ 30). 
• «Κανένας δεν έρχεται προς τον Πατέρα, παρά μόνον διαμέσου Ε-

μού» (Ιωάν. 14/ιδ’ 6). 
Επίσης, ο Ιησούς περιέγραψε επανειλημμένως τον εαυτό Του στην 
απόλυτη έννοια με όρους του ονόματος του Θεού, «Εγώ Είμαι» (Εξ. 
3/γ’ 14): – «Εγώ Είμαι ο άρτος της ζωής» (Ιωάν. 6/ς’ 35) – «Εγώ 
Είμαι το φως του κόσμου» (Ιωάν. 8/η’ 12) – «Εγώ Είμαι ο ποιμένας 
ο καλός» (Ιωάν. 10/ι’ 11, 14) – «Εγώ Είμαι η ανάσταση και η ζωή» 
(Ιωάν. 11/ια’ 25) – «Εγώ Είμαι ενωμένος με τον Πατέρα, και ο Πατέ-
ρας είναι ενωμένος με Μένα» (Ιωάν. 14/ιδ’ 11) – και «Πριν γίνει ο 
Αβραάμ Εγώ Είμαι» (Ιωάν. 8/η’ 58).  



 64 

ΣΚΕΨΗ: Αν ο Ιησούς Χριστός ήταν οποιοσδήποτε άλλος εκτός από 
τον Ίδιο τον Θεό, τι θα σήμαινε το ότι ο Πατέρας έστειλε κάποιο δη-
μιουργημένο ον να πεθάνει για εμάς; Γιατί αυτό θα ήταν τόσο ριζικά, 
και κρίσιμα, διαφορετικό από το ότι ο Ίδιος ο Θεός – στο Πρόσωπο 
του Χριστού – πέθανε για εμάς; 
 
Δευτέρα 16 Φεβρουαρίου 
 

«ΠΡΩΤΟΤΟΚΟΣ ΚΑΘΕ ΚΤΙΣΗΣ» 
Στην  Καινή  Διαθήκη,  ο  όρος  «πρωτότοκος»  αναφέρονται  σχεδόν 
πάντα στον Χριστό (Λουκ. 2/β’ 7, Ρωμ. 8/η’ 29, Εβρ. 1/α’ 6, Αποκ. 
1/α’  5),  συμπεριλαμβανομένων  και  των  δύο  περιπτώσεων  στην 
προς Κολοσσαείς επιστολή. Αλλά ακόμη και όταν αναφέρεται σε άλ-
λους, δεν σημαίνει απαραίτητα αυτόν που γεννήθηκε χρονολογικά 
πρώτος.  Η  Βιβλική  έννοια  του  πρωτότοκου  τονίζει  την  ιδιαίτερη 
σχέση  που έχει ένας γιος με τον πατέρα του,  ανεξάρτητα από τη 
σειρά γέννησης. Επίσης, υπάρχουν περιπτώσεις όπου οι νεότεροι 
γιοι είναι πιο εξέχοντες: Ο Ισαάκ, ο Ιακώβ και ο Ιωσήφ.  
Ο Δαβίδ, αν και ο μικρότερος από οκτώ γιους, χρίζεται βασιλιάς (Α’ 
Σαμ. 16/ις’ 10-13), και μέσω του ψαλμωδού ο Θεός είπε: «θα τον 
κάνω πρωτότοκό Μου, ύψιστον επάνω στους βασιλιάδες της γης» 
(Ψαλμ. 89/πθ’ 27). Λέει επίσης στον Μωυσή: «γιος Μου είναι, πρω-
τότοκός Μου, ο Iσραήλ» (Έξ. 4/δ’ 22). Με αυτή την έννοια, λοιπόν, 
ο όρος υποδηλώνει πρώτος από την άποψη της υπεροχής. 
Διαβάστε Κολ. 1/α’ 15-17. Ποιους λόγους αναφέρει ο απ. Παύλος για 
το ότι ο Χριστός αποκαλείται «Πρωτότοκος κάθε κτίσης»; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Είναι σαφές ότι ο απ. Παύλος δεν υποδηλώνει τον Χριστό ως πρώτο 
ον που δημιουργήθηκε. Στην πραγματικότητα, αποκλείει κατηγορη-
ματικά αυτό το ενδεχόμενο. Δύο φορές, με δύο διαφορετικούς τρό-
πους, λέει ότι ο  Χριστός δημιούργησε τα πάντα. Δημιουργήθηκαν 
από Αυτόν και γι’ Αυτόν (Κολ. 1/α’ 16). Και στις δύο περιπτώσεις, ο 
Χριστός  αναφέρεται  ως  το  Πρόσωπο  μέσω  του  Οποίου  ο  Θεός 
πραγματοποίησε τη διαδικασία της δημιουργίας (Εφεσ. 3/γ’ 9, Ιωάν. 
1/α’ 1-3, Αποκ. 4/δ’ 11).  
Η δήλωση του απ. Παύλου είναι όσο το δυνατόν πιο περιεκτική. «Τα 
πάντα» σημαίνει όλα «αυτά που είναι» ● Χωροταξικά - «μέσα στους 
ουρανούς και… επάνω στη γη» ● Οντολογικά - «τα ορατά και τα 
αόρατα» και ● Λειτουργικά - «είτε θρόνοι είτε κυριότητες είτε αρχές 
είτε εξουσίες». Οι τελευταίοι όροι αναφέρονται συνήθως σε αγγελικά 
όντα (Εφεσ. 3/γ’ 10, 6/ς’ 12). Θέλοντας να γίνει απόλυτα κατανοητός, 
ο  απ.  Παύλος  αναφέρει  επίσης  ότι  ο  Χριστός  υπήρξε  «πριν  από 



 65 

όλα»  (Κολ.  1/α’  17)  που  μπορεί  να  δηλώνει  προτεραιότητα  τόσο 
στην κατάταξη όσο και στον χρόνο. Σε κάθε άλλη περίπτωση στα 
γραπτά του, ωστόσο, ο απ. Παύλος αναφέρεται στον χρόνο (Α’ Κορ. 
2/β’ 7, Γαλ. 1/α’ 17, Εφεσ. 1/α’ 4). 
Ένας άλλος λόγος που δίνει ο απ. Παύλος για την υπεροχή του Χρι-
στού είναι ότι «όλα συντηρούνται διαμέσου Αυτού» (Κολ. 1/α’ 17). Ο 
Ιησούς  Χριστός είναι ο ενοποιητικός παράγοντας του σύμπαντος, 
όχι μόνο λόγω της ιδιότητας Του ως Δημιουργός, αλλά και ως Λυ-
τρωτής.  
ΣΚΕΨΗ: Ο Θεός, ο Δημιουργός, πέθανε για εμάς. Τι παραπάνω θα 
μπορούσαν να προσθέσουν τα δικά μας έργα σε αυτό; Γιατί είναι 
βλασφημία η ιδέα ότι τα έργα μας θα μπορούσαν να προσθέσουν 
σε αυτό που ο Χριστός έχει ήδη κάνει για εμάς; 
 
Τρίτη 17 Φεβρουαρίου 
 

Η ΚΕΦΑΛΗ ΤΟΥ ΣΩΜΑΤΟΣ (ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ) 
Διαβάστε Εφεσ. 1/α’ 22 και Κολ. 2/β’ 10. Τι σημαίνει ο όρος «κε-
φαλή» σε αυτά τα εδάφια; Τι εννοεί ο απ. Παύλος λέγοντας ότι «ο 
Χριστός είναι η κεφαλή της εκκλησίας»; (Εφεσ. 5/ε’ 23) 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Σε όλον τον κόσμο, η λέξη «κεφαλή» χρησιμοποιείται ως μεταφορική 
απεικόνιση μιας ηγετικής θέσης. Τόσο η Παλαιά όσο και η Καινή Δια-
θήκη χρησιμοποιούν αυτή τη μεταφορική απεικόνιση πολλές φορές.  
Παρατηρήστε πώς χρησιμοποιείται η λέξη «κεφαλή» ή «αρχηγός» 
στα ακόλουθα εδάφια: 
Έξ. 18/ιη’ 25: «Kαι ο Mωυσής διάλεξε από ολόκληρο τον Iσραήλ άν-
δρες άξιους, και τους έβαλε αρχηγούς επάνω στον λαό, χιλίαρχους, 
εκατόνταρχους, πεντηκόνταρχους, και δέκαρχους.»  
Αριθ. 31/λα’ 26: «και οι αρχηγοί των πατριών της συναγωγής.» 
Δευτ. 28/κη’ 13: Ο Κύριος θα καταστήσει το Ισραήλ «κεφάλι, και όχι 
ουρά», αν Τον υπακούσουν. 
Ησ. 7/ζ’ 8: «Eπειδή, τo κεφάλι της Συρίας είναι η Δαμασκός, και τo 
κεφάλι της Δαμασκoύ o Pεσίν.» 
Ωσ. 1/α’ 11: «οι γιοι Iούδα, και οι γιοι Iσραήλ, και θα κάνουν για τον 
εαυτό τους έναν αρχηγό.» 
Μιχ. 3/γ’ 9: «αρχηγοί του Iακώβ, άρχοντες του οίκου Iσραήλ.» 
Α’ Κορ. 11/ια’ 3: «η κεφαλή κάθε άνδρα είναι ο Xριστός.» 
Έτσι, ο Χριστός ως κεφαλή της εκκλησίας παρέχει ηγεσία, καθοδή-
γηση  και  διδαχή  για  την  ενότητα  και  την  ανάπτυξη  της  εκκλησίας 
(Κολ. 2/β’ 19). 
Διαβάστε Α’ Κορ. 12/ιβ’ 12-27. Εδώ, ο απ. Παύλος περιγράφει την 



 66 

εκκλησία ως «σώμα». Ποιες άλλες πτυχές της εκκλησίας αποδίδο-
νται με αυτή τη μεταφορά; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Όπως ακριβώς το σώμα δεν μπορεί να ζήσει χωρίς το κεφάλι, έτσι 
και η εκκλησία δεν μπορεί να ζήσει χωρίς τον Χριστό. Όταν ένα μέ-
ρος του σώματος κόβεται ή τραυματίζεται, η ζωή γίνεται πολύ πιο 
δύσκολη. Συχνά δεν αναγνωρίζουμε πόσο σημαντικό είναι κάτι, μέ-
χρι να το χάσουμε. 
ΣΚΕΨΗ: Αν έπρεπε να χάσετε ένα άκρο ή ένα μάτι, τι θα επιλέγατε; 
Τι σας λέει αυτό για το πόσο ζωτικής σημασίας είναι το κάθε μέλος 
για την εκκλησία; 
 
Τετάρτη 18 Φεβρουαρίου 
 

«Η ΑΡΧΗ» - Ο ΕΜΠΝΕΥΣΤΗΣ 
Διαβάστε Κολ. 1/α’ 18. Πώς συνδέονται οι δύο ιδέες του Χριστού ως 
«κεφαλή» και ως «αρχή» σε αυτό το εδάφιο;   
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Στα εβραϊκά οι λέξεις κεφαλή (roʾš) και αρχή (rēʾšît) σχετίζονται με-
ταξύ τους. Η πρώτη εμφάνιση της λέξης αρχή στην Αγία Γραφή είναι 
στη Γέν. 1/α’ 1, «Στην αρχή [rēʾšît] δημιούργησε ο Θεός τον ουρανό 
και τη γη». Ο Ιησούς είναι η Κεφαλή της ανθρωπότητας και της εκ-
κλησίας, και λόγω της ενσάρκωσής Του, αλλά και επειδή είναι ο Δη-
μιουργός.  
Στα ελληνικά, η λέξη αρχή έχει ευρεία έννοια. Εδώ η «αρχή» αναφέ-
ρεται στον Ιησού ως τον ιδρυτή ή τον θεμελιωτή της εκκλησίας (Κολ. 
1/α’ 18) και επομένως ως την κεφαλή της, όπως ακριβώς Αυτός είναι 
η «αρχή» και ο θεμελιωτής της δημιουργίας.  
Ο Ιησούς δεν είναι ο θεμελιωτής μόνο όσον αφορά τη δημιουργία 
και την εκκλησία, είναι επίσης – μέσω της ανάστασής Του (Ρωμ. 6/ς’ 
3, 4) – ο θεμελιωτής της νέας δημιουργίας. Επειδή ο μισθός της α-
μαρτίας είναι ο θάνατος, η νίκη Του επί του θανάτου δείχνει επίσης 
τη νίκη Του επί της αμαρτίας και τη δύναμή Του να μας ξαναδημιουρ-
γήσει κατ’ εικόνα Του. Όλα αυτά αποδεικνύουν το γιατί είναι ο «πρω-
τότοκος από τους νεκρούς». Η ανάστασή Του είναι η κατεξοχήν α-
νάσταση, παρότι δεν ήταν η πρώτη. [Ο Μωυσής ήταν ο πρώτος που 
αναστήθηκε, γι’ αυτό και ακολούθησε η διαμάχη με τον Διάβολο για 
το σώμα του (Ιούδα 9)]. Χωρίς την ανάσταση του Χριστού, κανένας 
άλλος δεν θα μπορούσε να αναστηθεί. 
Είναι χρήσιμο σε αυτό το σημείο να επανεξετάσουμε εν συντομία 
όλους τους λόγους που έχει δώσει ο απ. Παύλος για την υπεροχή 



 67 

του Ιησού Χριστού: 
▪ Είναι η τέλεια εκδήλωση του αόρατου Θεού.  
▪ Είναι ο παράγοντας από τον Οποίο δημιουργήθηκαν τα πάντα. 
▪ Υπήρξε πριν από όλα, και όλα ενώνονται σ' Αυτόν. 
▪ Αυτός είναι η Κεφαλή της εκκλησίας, η οποία είναι το σώμα Του. 
▪ Είναι ο Εμπνευστής της δημιουργίας και της αναδημιουργίας. 
▪ Έχει νικήσει την αμαρτία και τον θάνατο και έτσι κέρδισε το δικαί-

ωμα να αναστήσει όλους όσους Τον εμπιστεύονται ως Σωτήρα. 
▪ Ο Χριστός προϋπήρχε όλων, αλλά χάρη σε όλα  όσα επιτέλεσε, 

έχει την πρωτοκαθεδρία ως Κεφαλή της ανθρωπότητας και της εκ-
κλησίας. 

ΣΚΕΨΗ: Τι πρέπει να αλλάξετε για να μπορέσετε να βιώσετε καλύ-
τερα την υπεροχή του Χριστού στη ζωή σας;   
 
Πέμπτη 19 Φεβρουαρίου 
 

«ΝΑ ΣΥΜΦΙΛΙΩΣΕΙ ΤΑ ΠΑΝΤΑ» 
Διαβάστε Κολ. 1/α’ 19, 20. Ποια είναι αυτή η συμφιλίωση που έρχεται 
μέσω του Σταυρού και πόσο ολοκληρωμένη είναι; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Ο απ. Παύλος χρησιμοποιεί μια πολύ ενδιαφέρουσα έκφραση για να 
ολοκληρώσει  την  περιγραφή  του  Ιησού,  δείχνοντας  έμμεσα  προς 
τον Πατέρα,  ο Οποίος αναφέρθηκε  και στο  Κολ.  1/α’  12.  Είναι το 
πλήρωμά Του που ο Πατέρας ευδόκησε να κατοικήσει μέσα στον 
Ιησού (δείτε Κολ. 2/β’ 9). Ποιο είναι αυτό το «πλήρωμα»; Ο Ιωάννης 
το αναφέρει ως τη δόξα του Πατέρα, γεμάτη χάρη και αλήθεια (Ιωάν. 
1/α’ 14).  
Αλλά, με βάση αυτό το εδάφιο, αυτό το «πλήρωμα» περιλαμβάνει 
πολλά. Περιλαμβάνει την αιωνιότητα και την αυθυπαρξία του Θεού, 
καθώς και τη δύναμή Του να δημιουργεί και να αναδημιουργεί. Και 
το ακόμη πιο σημαντικό, υπογραμμίζει τη σοφία Του να νικήσει την 
αμαρτία και τον θάνατο μέσω του πιο αδιανόητου μέσου, του Σταυ-
ρού. Και έτσι μεταμόρφωσε αυτό το πιο απροσδόκητο αντικείμενο 
σε μαρτυρία της αιώνιας αγάπης Του για κάθε δημιουργημένη Του 
ύπαρξη. «Eπειδή, με τέτοιον τρόπο αγάπησε ο Θεός τον κόσμο, ώ-
στε έδωσε τον Yιό Του τον Μονογενή, για να μη χαθεί καθένας που 
πιστεύει σ’ Αυτόν, αλλά να έχει αιώνια ζωή» (Ιωάν. 3/γ’ 16).  
Ο μόνος τρόπος με τον οποίο η αμαρτία θα μπορούσε πραγματικά 
να νικηθεί για πάντα και να συμφιλιωθούν όλα όσα θα μπορούσαν 
να  συμφιλιωθούν,  συνοψίζεται  σε  αυτή  τη  μία  ένδοξη  αλήθεια:  ο 
Θεός αγάπησε - αγάπησε το σύμπαν, και μας αγάπησε τόσο πολύ 
που διακινδύνευσε τα πάντα για να μας σώσει μέσω του θανάτου 



 68 

του Χριστού στον σταυρό. Η λέξη κόσμος, μπορεί να συμπεριλάβει 
ολόκληρο το σύμπαν. Ο απ. Παύλος αναφέρεται σε αυτήν την υπερ-
κόσμια  προβολή  μας  ως  ακόλουθοι  του  Χριστού:  «Γίναμε  θέατρο 
στον κόσμο, και σε αγγέλους και σε ανθρώπους» (Α’ Κορ. 4/δ’ 9). 
«Ο Ουρανός παρακολουθούσε με οδύνη και θαυμασμό τον Χριστό 
κρεμασμένο στον σταυρό… Με τη ζωή της ανταρσίας, ο Σατανάς και 
όλοι όσοι συμπράττουν με αυτόν, βρίσκονται σε τέτοια δυσαρμονία 
με τον Θεό, ώστε αυτή η παρουσία Του είναι γι’ αυτούς “πυρ κατα-
ναλίσκον”. Η δόξα Εκείνου ο οποίος είναι αγάπη, θα τους καταστρέ-
ψει. Στην αρχή της μεγάλης διαμάχης οι άγγελοι δεν το είχαν κατα-
λάβει αυτό… Αυτό όμως αποκλείεται να συμβεί όταν η μεγάλη δια-
μάχη θα έχει τελειώσει. Τότε, όταν πια το σχέδιο της σωτηρίας θα 
έχει ολοκληρωθεί, ο χαρακτήρας του Θεού αποκαλύπτεται σε όλα τα 
δημιουργήματά Του… Ώστε είχαν λόγους οι άγγελοι να χαίρονται α-
τενίζοντας το σταυρό του Σωτήρα…  
Ο Χριστός όμως κατανοούσε εντελώς τα αποτελέσματα της θυσίας 
του Γολγοθά. Σε αυτά τα τελικά αποτελέσματα απέβλεπε όταν φώ-
ναξε επάνω στον σταυρό το “ΤΕΤΕΛΕΣΤΑΙ”». Ζ. Χ. σελ. 733-739. 
 
Παρασκευή 20 Φεβρουαρίου           Δύση Ηλίου: 18:07’ 
 
ΠΕΡΑΙΤΕΡΩ ΜΕΛΕΤΗ:  
«Ένας  άνθρωπος  που  ήταν  απλώς  ένας  άνθρωπος  και  έλεγε  τα 
πράγματα που είπε ο Ιησούς δεν θα ήταν ένας μεγάλος ηθικός δά-
σκαλος. Είτε θα ήταν ένας τρελός, είτε θα ήταν ο Διάβολος της κό-
λασης. Πρέπει να κάνετε την επιλογή σας. Είτε αυτός ο άνθρωπος 
ήταν, και είναι, ο Υιός του Θεού: ή αλλιώς ένας τρελός ή κάτι χειρό-
τερο. Μπορείτε να Τον κλείσετε για ανόητο, μπορείτε να Τον φτύσετε 
και να Τον σκοτώσετε ως δαίμονα- ή μπορείτε να πέσετε στα πόδια 
Του και να Τον αποκαλέσετε Κύριο και Θεό. Αλλά ας μην έρθουμε 
με καμιά συγκαταβατική ανοησία σχετικά με το ότι είναι ένας μεγάλος 
δάσκαλος. Δεν μας το έχει αφήσει αυτό ανοιχτό. Δεν είχε τέτοια πρό-
θεση.» C. S. Lewis, Mere Christianity, σ. 41. 

«Ο Πατέρας είναι όλο το πλήρωμα της Θεότητας και είναι αόρατος 
στην όραση των θνητών. Ο Υιός είναι όλο το πλήρωμα της Θεότητας 
που εκδηλώνεται. Ο Λόγος του Θεού δηλώνει ότι "είναι το απαύγα-
σμα της δόξας και ο χαρακτήρας της υπόστασής Του"» Ellen G. White, 
Evangelism, σ. 614. 
«Ο  Χριστός  είναι  ο  προϋπάρχων,  αυθύπαρκτος  Υιός  του  Θεού… 
Μιλώντας  για  την  προΰπαρξή  Του,  ο  Χριστός  μεταφέρει  τον  νου 
πίσω σε αχρονολόγητους αιώνες. Μας διαβεβαιώνει ότι δεν υπήρξε 
ποτέ εποχή κατά την οποία δεν βρισκόταν σε στενή κοινωνία με τον 
αιώνιο Θεό… Είναι Ίσος με τον Θεό, Άπειρος και Παντοδύναμος… 
Είναι ο αιώνιος, αυθύπαρκτος Υιός.» Ellen G. White, Evangelism, σελ. 615.  



 69 

 
ΕΡΩΤΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΣΥΖΗΤΗΣΗ: 
1. Μείνετε περισσότερο στο ζήτημα της αιώνιας Θεότητας του Χρι-

στού. Σκεφτείτε τις συνέπειες ολόκληρου του σχεδίου της σωτη-
ρίας και το νόημα της θυσίας στον σταυρό, αν ο Ιησούς ήταν κάτι 
λιγότερο  από  Αιώνιος,  Αυθύπαρκτος  και  Προϋπάρχων  Θεός. 
Γιατί αυτό είναι τόσο σημαντικό; Συζητήστε στην τάξη, για το τι 
θα σήμαινε αν ο Χριστός δεν ήταν στην πραγματικότητα αιώνιος, 
αλλά ήταν και ο Ίδιος ένα δημιούργημα. Πώς θα μπορούσε τότε 
ο Χριστός να σώσει τους αμαρτωλούς; 

2. Καθώς σκεφτόμαστε για τον Χριστό, το Ευαγγέλιο και το σχέδιο 
της σωτηρίας, θα πρέπει να διατηρούμε στη σκέψη μας τη συμ-
μετοχή και το ενδιαφέρον ολόκληρου του σύμπαντος σε ό,τι έχει 
κάνει ο Χριστός εδώ στη γη. Το άφθαρτο σύμπαν Τον γνώρισε 
στην αιώνια δόξα Του. Τι να σκέφτονταν και να ένιωθαν καθώς 
έβλεπαν τον αιώνιο Δημιουργό τους, Αυτόν που είχαν λατρέψει 
στον Ουρανό, να πεθαίνει στον σταυρό;  

3. Τι θα λέγατε σε κάποιον που δεν πιστεύει ότι ο Πατέρας και ο 
Υιός συνυπήρχαν πάντοτε; Γιατί είναι τόσο σημαντική αυτή η α-
λήθεια; Πώς θα εξηγούσατε ότι δεν υπήρξε ποτέ χρόνος κατά τον 
οποίο ο Πατέρας ήταν χωρίς τον Υιό, εκτός από τον Σταυρό, όταν 
υπήρξε μια προσωρινή «διάσπαση των Θείων δυνάμεων»; ( The 
SDA Bible Commentary, τόμος 7, σ. 924.) 

  



 70 

21 Φεβρουαρίου – 27 Φεβρουαρίου          Σάββατο απόγευμα 
 

9.  ΣΥΜΦΙΛΙΩΣΗ ΚΑΙ ΕΛΠΙΔΑ 

ΕΔΑΦΙΟ  ΜΝΗΜΗΣ:  «Επειδή,  Εκείνον  που  δεν  γνώρισε  αμαρτία, 
Τον έκανε για χάρη μας αμαρτία, για να γίνουμε εμείς δικαιοσύνη του 
Θεού διαμέσου Αυτού» Β’ Κορινθίους 5/ε’ 21. 
 
Για τη μελέτη αυτής της εβδομάδας, διαβάστε: Κολ. 1/α’ 20-29, 
Εφεσ. 5/ε’ 27, 3/γ’ 17, Ρωμ. 8/η’ 18, Εφεσ. 1/α’ 7-10, 3/γ’ 3-6, Παρ. 
14/ιδ’ 12. 
 
Ο απ. Παύλος συνεχίζει το θέμα της συμφιλίωσης, το οποίο τονίζεται 
τόσο έντονα στην Κολ. 1/α’ 20 για την ολότητα του κόσμου –  «αυτά 
που είναι επάνω στη γη είτε αυτά που είναι μέσα στους ουρανούς», 
σε  πιο  προσωπικό  και  ατομικό  επίπεδο.  Μέσω  του  θανάτου  Του 
στον σταυρό, ο Ιησούς πέτυχε τη συμφιλίωση για όλους και για όλα, 
ιδιαίτερα  για  εμάς  τους  ανθρώπους  που  ήμασταν  αποξενωμένοι 
από τον Θεό λόγω της αμαρτίας, αλλά τώρα μπορούμε να συμφι-
λιωθούμε με Αυτόν μέσω της πίστης. 
Αυτήν  την  εβδομάδα,  θα  αναλύσουμε  τη  διαδικασία  της  ατομικής 
συμφιλίωσης, η οποία – όπως και στην κοσμική σφαίρα – είναι εφι-
κτή  μόνο  μέσω  του  θανάτου  του  Χριστού.  Σε  ατομικό  επίπεδο,  ο 
Σταυρός, πέρα από σύμβολο, γίνεται μια ενεργή πραγματικότητα, με 
την αγάπη του Θεού να μεταμορφώνει τους ανθρώπους καθώς α-
κούνε το Ευαγγέλιο και δέχονται τον Ίδιο τον Χριστό, την ελπίδα της 
δόξας. 
Ο απ. Παύλος μιλάει επίσης για «το μυστήριο που ήταν κρυμμένο 
από τους αιώνες και από τις γενεές» (Κολ. 1/α’ 26). Ποιο είναι αυτό 
το μυστήριο και τι όλα αυτά που οραματίζεται για το άτομο και για το 
σύμπαν; Πώς σχετίζεται αυτό το «μυστήριο» με το Ευαγγέλιο που 
με τόσο ζήλο διακήρυξε ο απ. Παύλος; 



 71 

Κυριακή 22 Φεβρουαρίου 
 

ΣΥΜΦΙΛΙΩΜΕΝΟΙ – ΧΩΡΙΣ ΨΕΓΑΔΙ ΚΑΙ ΚΑΤΗΓΟΡΙΑ 
Διαβάστε Κολ. 1/α’ 21, 22. Σε τι αναφέρεται ο απ. Παύλος με την 
αναφορά του στην αποξένωση και την εχθρότητα; Και ποιο είναι το 
αναμενόμενο τελικό αποτέλεσμα του θανάτου του Χριστού; (Εφεσ. 
5/ε’ 27) 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Ο απ. Παύλος απεικονίζει τη σκοτεινή εικόνα της ανθρωπότητας δί-
χως τη δικαιοσύνη του Χριστού. Και ποιος σήμερα, σχεδόν δύο χι-
λιάδες χρόνια αργότερα, θα μπορούσε να διαφωνήσει με αυτό το 
συναίσθημα;  Κάποιος  είπε  ότι  η  μοναδική  χριστιανική  διδασκαλία 
που δεν χρειάζεται πίστη για να γίνει αποδεκτή είναι το ότι οι άνθρω-
ποι είναι αμαρτωλοί.   
Μετά την είσοδο της αμαρτίας, ωστόσο, ο Θεός ανέλαβε την πρω-
τοβουλία να μας συμφιλιώσει με τον Εαυτό Του, όσο κακοί κι αν εί-
μαστε. Δηλαδή, από την αρχή, ο Θεός εργάστηκε για να λύσει το 
πρόβλημα της αμαρτίας, ακόμη και αν η μοναδική λύση ήταν ο δικός 
Του σταυρικός θάνατος. 
Στην Εδέμ, φώναξε στον Αδάμ, το αριστούργημα της δημιουργίας 
Του, «Πού είσαι;» (Γέν. 3/γ’ 9). Και σήμερα, συνεχίζει να αναζητά το 
μοναδικό χαμένο πρόβατό Του - εμάς. Μας αναζητά έναν προς έ-
ναν. Έχει ένα τέλειο σχέδιο για να μας προσεγγίσει, εφαρμόζοντας 
την πρωταρχική υπόσχεση του Ευαγγελίου στη Γέν. 3/γ’ 15, θέτο-
ντας εχθρότητα ανάμεσα σε εμάς και τον Σατανά.  
Μερικές φορές το Ευαγγέλιο γίνεται τόσο περίπλοκο και θεωρητικό 
που δεν έχει πρακτικό νόημα για τη ζωή στον  21ο αιώνα. Αλλά στην 
πραγματικότητα είναι αρκετά απλό και ακριβές.  
Το Ευαγγέλιο έχει τρία μέρη: 
● Επειδή είμαστε ανήμποροι να σωθούμε, ο Ιησούς ήρθε και πέθανε 
για τις αμαρτίες μας (Ρωμ. 5/ε’ 6-8.) 
● Αποδεχόμενοι τον θάνατό Του ως δικό μας μέσω της πίστης, της 
μετάνοιας και του βαπτίσματος, δικαιωνόμαστε και ελευθερωνόμα-
στε από την καταδίκη της αμαρτίας (Ρωμ. 5/ε’ 9-11, 6/ς’ 6, 7). 
● Η ζωή που ζούμε τώρα είναι το αποτέλεσμα της ένωσής μας με 
τον Χριστό, της εμπειρίας της αναδημιουργικής Του δύναμης και της 
ζωής Του μέσα μας (Β’ Κορ. 5/ε’ 17-21, Γαλ. 2/β’ 20). 
Αυτά δεν είναι απαραίτητα ξεχωριστά βήματα ή γεγονότα. Μπορούν 
να συμβούν όλα μαζί, μόλις είμαστε έτοιμοι να δεχτούμε τον Ιησού 
στη ζωή μας. Και μπορούν να ανανεώνονται κάθε μέρα, καθώς πα-
ραδινόμαστε σ’ Αυτόν κάθε πρωί. Ανεξάρτητα από τον τρόπο με τον 
οποίο ο καθένας από εμάς έχει βιώσει το σωτήριο έργο του Χριστού 



 72 

στη ζωή του, το θεμέλιο βασίζεται πάντα στον θάνατο του Ιησού. Σε 
αυτόν πρέπει πάντα να επιστρέφουμε. 
ΣΚΕΨΗ:  Κοιτώντας  ενδόμυχα  τον  εαυτό  σας  και  τον  χαρακτήρα 
σας, τι βλέπετε για την ανάγκη σας για τον Σταυρό; 
 
Δευτέρα 23 Φεβρουαρίου 
 

ΑΝ ΣΥΝΕΧΙΣΕΤΕ ΣΤΗΝ ΠΙΣΤΗ 
Διαβάστε την Κολ. 1/α’ 23. Τι εννοεί ο απ. Παύλος με το «αν επιμέ-
νετε στην πίστη, θεμελιωμένοι και στερεοί»; (Κολ. 2/β’ 5, Εφεσ. 3/γ’ 
17). 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Ο απ. Παύλος ενθαρρύνει τους Κολοσσαείς με τη σκέψη ότι, πράγ-
ματι, θα συνεχίσουν στην πίστη. Όπως αναφέρει, έχει ήδη δει απο-
δείξεις της πίστης και της σταθερότητάς τους (Κολ. 2/β’ 5). Παρόλα 
αυτά, η ελπίδα τους εξακολουθεί να εξαρτάται από το αν επιμένουν 
στην πίστη, θεμελιωμένοι και σταθεροί.  
Αυτή η ιδέα της επιμονής, χρησιμοποιείται για τους γραμματείς και 
τους Φαρισαίους που συνέχισαν να απαιτούν από τον Ιησού μια α-
πάντηση για το τι έπρεπε να γίνει με τη γυναίκα που πιάστηκε  σε 
μοιχεία (Ιωάν. 8/η’ 7). Χρησιμοποιείται για τον απ. Πέτρο που συνέ-
χισε να χτυπάει την πόρτα αφού η Ρόδη αναγνώρισε τη φωνή του, 
αλλά την άφησε κλειδωμένη και έτρεξε μέσα για να το πει στους άλ-
λους πιστούς (Πράξ. 12/ιβ’ 16). Χρησιμοποιείται επίσης από τον απ. 
Παύλο, ο οποίος ενθαρρύνει τον Τιμόθεο να παραμείνει πιστός στις 
δογματικές και πρακτικές οδηγίες που του έχει δώσει (Α’ Τιμ. 4/δ’ 
16). Έτσι, στο Κολ. 1/α’ 23, ο απ. Παύλος ενθαρρύνει τους αναγνώ-
στες του να συνεχίσουν να πιστεύουν και να εμπιστεύονται τον Θεό. 
Όπως θα δούμε στο μάθημα της επόμενης εβδομάδας, ο απ. Παύ-
λος ανησυχεί ότι οι Κολοσσαείς μπορεί να κυνηγήσουν τρόπους σω-
τηρίας που βασίζονται στον άνθρωπο, αντί να παραμείνουν σταθε-
ροί στην ελπίδα που προσφέρει το Ευαγγέλιο (Κολ. 2/β’ 8, 20-22). 
Η λέξη «θεμελιωμένοι» αναφέρεται στο ότι έχουμε θέσει ένα στέρεο 
θεμέλιο πίστης και αγάπης βασισμένο στον Λόγο του Θεού (Ματθ. 
7/ζ’ 25, Εφεσ. 2/β’ 20, 3/γ’ 17).  
Κατ’ επέκταση, η λέξη «στερεοί» αναφέρεται στο «χωρίς να μετακι-
νείστε από την ελπίδα του ευαγγελίου» (Κολ. 1/α’ 23). Η ίδια λέξη 
χρησιμοποιείται στην Α’ Κορ. 15/ιε’ 58: «να γίνεστε στερεοί, αμετα-
κίνητοι, περισσεύοντας πάντοτε στο έργο του Kυρίου, γνωρίζοντας 
ότι ο κόπος σας δεν είναι μάταιος εν Kυρίω». 
Εδώ, ο απ. Παύλος λέει κάτι εντελώς διαφορετικό και αντίθετο με την 
κοινή πεποίθηση του “μια φορά σωσμένος, πάντοτε σωσμένος”. 



 73 

ΣΚΕΨΗ: Ποια είναι η δική σας εμπειρία σχετικά με το να μένετε στέ-
ρεοι στην πίστη; Γιατί είναι σημαντικό να συνεχίσετε να κάνετε συ-
νειδητά την επιλογή να παραμείνετε στέρεοι; Τι θα συμβεί αν δεν το 
κάνετε; 
 
Τρίτη 24 Φεβρουαρίου 
 

ΤΟ ΑΙΩΝΙΟ ΣΧΕΔΙΟ ΤΟΥ ΘΕΟΥ 
Διαβάστε Κολ. 1/α’ 24, 25. Τι λέει ο απ. Παύλος για τα βάσανά του 
για χάρη του Χριστού; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Αν και ο απ. Παύλος έγραψε την προς Κολοσσαείς επιστολή ενώ 
βρισκόταν σε κατ’ οίκον περιορισμό στη Ρώμη, ίσως το μεγαλύτερο 
μαρτύριό του ήταν το γεγονός ότι δεν μπορούσε να εργάζεται εντα-
τικά από τόπο σε τόπο και από σπίτι σε σπίτι, όπως και προηγου-
μένως (Πράξ. 20/κ’ 20). Αυτές οι θλίψεις και τα βάσανα για τα οποία 
ο Χριστός είχε προειδοποιήσει (Ματθ. 24/κδ’ 9, Ιωάν. 16/ις’ 33), «δεν 
είναι άξια να συγκριθούν με τη δόξα που πρόκειται να αποκαλυφθεί 
σε μας» (Ρωμ. 8/η’ 18). Στην ευρύτερη εικόνα, ο απ. Παύλος – όπως 
είχε γράψει στους  Χριστιανούς στους Φιλίππους και τώρα  γράφει 
στους Κολοσσαείς – χαίρεται για τα παθήματά του, τα οποία είναι 
προς όφελός τους (Κολ. 1/α’ 24).  
Ο απ. Παύλος μπορεί να είναι στη φυλακή, αλλά «ο λόγος του Θεού 
δεν δεσμεύεται» (Β’ Τιμ. 2/β’ 9). Ενώ βρισκόταν σ' αυτόν τον εγκλει-
σμό, γράφτηκαν επίσης οι επιστολές του προς Φιλιππησίους, Εφε-
σίους και Φιλήμονα. Μετά την απελευθέρωσή του, ο Θεός τον ενέ-
πνευσε να γράψει τις σημαντικές συμβουλές που βρίσκονται στις Α’ 
Τιμοθέου και Τίτου επιστολές. Στη συνέχεια, κατά τη διάρκεια της 
τελευταίας φυλάκισής του σε μια ρωμαϊκή φυλακή, έγραψε τη Β’ Τι-
μοθέου.  Εν  ολίγοις,  αυτά  τα  τελευταία  χρόνια  έδωσαν  στον  απ. 
Παύλο την ευκαιρία να γράψει ένα σημαντικό τμήμα της Καινής Δια-
θήκης, το οποίο πιθανώς περιελάμβανε και την προς Εβραίους επι-
στολή. 
Το αιώνιο σχέδιο του Θεού προέβλεπε όλα αυτά και ακόμη περισ-
σότερα. Η λέξη «οικονομία» που χρησιμοποιεί ο απ. Παύλος στην 
Κολ. 1/α’ 25, αφορά τη διαχείριση και αναφέρεται στον «τρόπο με 
τον οποίο ο Θεός διευθετεί τα πράγματα.»  Luke Timothy Johnson, The First 

and Second Letters to Timothy, σ. 164. Αυτό περιλάμβανε και την αποστολικό-
τητα του απ. Παύλου. Αλλά με μια ευρύτερη έννοια, περιλαμβάνει 
όλες τις διατάξεις που έχει κάνει ο Θεός στο σχέδιο της σωτηρίας. Η 
διακονία του απ. Παύλου, των άλλων αποστόλων, ακόμη και των 
προφητών της Παλαιάς Διαθήκης (Εφεσ. 2/β’ 20, 3/γ’ 5), καθώς και 



 74 

του Μωυσή, σχεδιάστηκαν για να εκπληρώσουν το κήρυγμα του λό-
γου του Θεού (Κολ. 1/α’ 25), όλα σε σχέση με αυτό το Θεϊκό σχέδιο. 
Αν και θα εξετάσουμε πιο προσεκτικά αυτό το θέμα στην αυριανή 
μελέτη, είναι χρήσιμο σε αυτό το σημείο να παρατηρήσουμε ότι ο 
απ. Παύλος αναγνώρισε τη διακονία του ως ένα μικρό μέρος ενός 
πολύ μεγαλύτερου, μακρόπνοου Θεϊκού σχεδίου που άρχισε να υ-
λοποιείται «από καταβολής κόσμου» (Ματ. 13/ιγ’ 35, Εφεσ. 1/α’ 4). 
ΣΚΕΨΗ: Αναλογιστείτε τη δική σας ζωή. Πώς θα μπορούσαν οι α-
ποφάσεις που παίρνετε (μικρές και μεγάλες) να ενταχθούν στο ευ-
ρύτερο σχέδιο του Θεού; Μπορούμε πραγματικά να γνωρίζουμε αν 
μια απόφαση είναι στην πραγματικότητα "μικρή"; Πώς μπορεί να έ-
χει μεγαλύτερες  προεκτάσεις που  θα γίνουν αντιληπτές αργότερα 
μόνο; 
 
Τετάρτη 25 Φεβρουαρίου 
 

ΤΟ ΜΥΣΤΗΡΙΟ ΤΟΥ ΘΕΟΥ ΑΠΟΚΑΛΥΠΤΕΤΑΙ 
Διαβάστε Κολ. 1/α’ 26, 27. Ο απ. Παύλος μιλάει δύο φορές για «το 
μυστήριο». Ποιο μυστήριο; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Σε άλλο σημείο, ο απ. Παύλος αναφέρεται στο μυστήριο του Θεού, 
το οποίο είναι ο αιώνιος σκοπός του Θεού που «προόρισε πριν από 
τους αιώνες προς δική μας δόξα» (Α’ Κορ. 2/β’ 7) και αποκαλύπτεται 
μέσω του σχεδίου της σωτηρίας. Ο απ. Πέτρος μιλάει γι’ αυτήν την 
αλήθεια ως κάτι που οι προφήτες πρόβλεψαν και «στα οποία οι άγ-
γελοι,  σκύβοντας  με  ενδιαφέρον,  επιθυμούν  να  εμβαθύνουν»  (Α’ 
Πέτρ. 1/α’ 10-12). Είχε σχεδιαστεί «πριν από τη δημιουργία του κό-
σμου» (Α’ Πέτρ. 1/α’ 20) και «το οποίο από αιώνιους χρόνους είχε 
μεν παραμείνει σε σιγή» (Ρωμ. 16/ις’ 25). Ωστόσο, μέσω της ζωής, 
του θανάτου και της ανάστασης του Χριστού, αυτό το μυστήριο α-
ποκαλύφθηκε (Β’ Κορ. 3/γ’ 14). 
Πώς οι ακόλουθες αναφορές στο μυστήριο του Θεού φωτίζουν διά-
φορες πτυχές του σχεδίου της σωτηρίας; 
Εφεσ. 1/α’ 7-10 ……………………………..…………………………… 
Εφεσ. 3/γ’ 3-6………………………………..…………………………… 
Τελικά, «τα πάντα» στον Ουρανό και στη γη θα συγκεντρωθούν σε 
μια πλήρη ενότητα εν Χριστώ. Αυτό ήταν το επίκεντρο της προσευ-
χής  του  Χριστού  στο  Ιωάν.  17/ιζ’.  Το  πώς  ακριβώς  θα  συνέβαινε 
αυτό  ήταν  ένα  μυστήριο  που  έχει  πλέον  αποκαλυφθεί  μέσω  του 
Ευαγγελίου.  
Το γιατί ο Θεός μάς αγαπάει τόσο πολύ ώστε να δώσει τον Ιησού, 
τον ανεκτίμητο θησαυρό του Ουρανού, για τη σωτηρία μας, θα είναι 



 75 

η μελέτη μας σε όλη την αιωνιότητα. Ξέρουμε όμως ότι ο Χριστός 
«πέθανε για χάρη όλων, ώστε αυτοί που ζουν, να μη ζουν πλέον για 
τον εαυτό τους, αλλά γι’ Αυτόν που πέθανε και αναστήθηκε για χάρη 
τους.» (Β’ Κορ. 5/ε’ 15). Ως αποτέλεσμα, όλοι όσοι πιστεύουν στον 
Χριστό, τόσο οι Ιουδαίοι όσο και τα έθνη, μοιράζονται εξίσου τις υ-
ποσχέσεις του Θεού μέσω του Ευαγγελίου και έχουν ενωθεί σε ένα 
σώμα, την εκκλησία.  
«Ο Χριστός μέσα σας» (Κολ. 1/α’ 27) αναφέρεται στην κατοικία του 
Χριστού στην καρδιά μέσω της πίστης (Εφεσ. 3/γ’ 17, Γαλ. 2/β’ 20). 
Αυτή η πνευματική ένωση με τον Χριστό δίνει τη δυνατότητα στους 
πιστούς ακόμη και τώρα να κάθονται μαζί Του στα επουράνια (Εφεσ. 
2/β’ 6) και να γεύονται «τις δυνάμεις του μέλλοντα αιώνα» (Εβρ. 6/ς’ 
5). Μέσω της παρουσίας του Χριστού στη ζωή μας, Εκείνος έχει ήδη 
αρχίσει να μας ενώνει με τον Ουρανό. Είναι το Ευαγγέλιο που ενερ-
γεί στις καρδιές των πιστών που «μας έκανε άξιους της μερίδας του 
κλήρου των αγίων μέσα στο φως» (Κολ. 1/α’ 12). 
 
Πέμπτη 26 Φεβρουαρίου 
 

Η ΔΥΝΑΜΗ ΤΟΥ ΕΥΑΓΓΕΛΙΟΥ 
Διαβάστε  Κολ.  1/α’  28,  29.  Σε  τι  εστιάζει  ο  απ.  Παύλος;  Γιατί  το 
«κάθε» επαναλαμβάνεται τόσες φορές; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Το επίκεντρο του κηρύγματος του απ. Παύλου ήταν ο Εσταυρωμέ-
νος Χριστός (Α’Κορ. 1/α’23). Σύμφωνα με το Εφεσ. 5/ε’27, ο σκοπός 
της θυσίας του Χριστού είναι «για να την παραστήσει στον Εαυτό 
Του εκκλησία ένδοξη, χωρίς να έχει κάποια κηλίδα ή ρυτίδα ή κάτι 
παρόμοιο μ’ αυτά, αλλά για να είναι αγία και χωρίς ψεγάδι». Έτσι, ο 
στόχος του ευαγγελικού κηρύγματος του απ. Παύλου είναι «να πα-
ραστήσουμε κάθε άνθρωπο τέλειον εν Χριστώ Iησού» (Κολ. 1/α’28). 
Αυτό  το  επιτυγχάνει  διδάσκοντας  και  προειδοποιώντας.  Διδάσκο-
ντας  τη  χριστιανική  διδασκαλία  και  την  εφαρμογή  των  αρχών  της 
(Β’Θεσ. 2/β’15, Α’Τιμ. 4/δ’11, 5/ε’7, Τίτ. 1/α’9) και προειδοποιώντας 
για τις συνέπειες της απόρριψης του Ευαγγελίου και για τους κινδύ-
νους των ψευδοδιδασκάλων (Πράξ. 20/κ’29-31, Ρωμ. 16/ις’17).  
Έτσι τελειοποιούμαστε ως χριστιανοί, αποδεχόμενοι τις διδασκαλίες 
και προσέχοντας τις προειδοποιήσεις της Αγίας Γραφής. Η τελειο-
ποίηση είναι μια σημαντική έννοια. Οι γονείς γιορτάζουν τις πρώτες 
λέξεις και τα βήματα του μωρού τους και χαίρονται όταν το παιδί 
τους μαθαίνει να διαβάζει. Ποιος γονιός δεν θα ανησυχούσε αν το 
παιδί του, μετά από χρόνια, εξακολουθούσε να μην μπορεί να περ-
πατά ή να μιλά; Η αύξηση και η ανάπτυξη είναι φυσιολογικές και 



 76 

αναμενόμενες. Το ίδιο ισχύει και στη χριστιανική ζωή, για «κάθε άν-
θρωπο τέλειον εν Xριστώ Iησού». 
Μέσα από τη διαδικασία της χριστιανικής ανάπτυξης, αποκτάμε έ-
ντονη επίγνωση του βάθους του νόμου του Θεού που «είναι πλατύς 
σε υπερβολικό βαθμό» (Ψαλ. 119/ριθ’ 96). Καταλαβαίνουμε ότι επε-
κτείνεται «και διερευνάει τους συλλογισμούς και τις έννοιες της καρ-
διάς» (Εβρ. 4/δ’ 12). 
Αλλά πρέπει να είμαστε προσεκτικοί. «Yπάρχει δρόμoς πoυ φαίνε-
ται στoν άνθρωπo σωστός, αλλά τα τέλη τoυ φέρνoυν σε θάνατo» 
(Παρ. 14/ιδ’ 12). Η πνευματική διάκριση προέρχεται από μια καθο-
δηγούμενη από το Άγιο Πνεύμα γνώση του Λόγου του Θεού. Οι ψευ-
δείς διδασκαλίες έχουν συνήθως κάποια αλήθεια, αλλά είτε προσθέ-
τουν είτε αφαιρούν κάτι από αυτά που λέει η Αγία Γραφή (Ησ. 8/η’ 
20). Ακόμη κι αν δεν αμφισβητούν άμεσα αυτό που λέει ο Θεός, αμ-
φισβητούν αν είναι πραγματικά  εφικτό και εφαρμόσιμο στις μέρες 
μας. Πρέπει να είμαστε σοφοί σαν τα φίδια, αλλά ακίνδυνοι σαν τα 
περιστέρια,  όταν  πρόκειται  να  διακρίνουμε  τη  δογματική  αλήθεια 
από το σφάλμα.  
ΣΚΕΨΗ: Τι σημαίνει να είστε τέλειος εν Χριστώ Ιησού; (Κολ. 1/α’ 28). 
Πώς η κατανόηση του τι πέτυχε ο Ιησούς για εμάς στον Σταυρό βοη-
θάει στο να γνωρίζουμε τι σημαίνει να είμαστε τέλειοι εν Χριστώ Ιη-
σού; 
 
Παρασκευή 27 Φεβρουαρίου            Δύση Ηλίου: 18:15’ 
 
ΠΕΡΑΙΤΕΡΩ ΜΕΛΕΤΗ:  
«Δεν έχουμε δική μας δικαιοσύνη για να ικανοποιήσουμε τις απαιτή-
σεις του θείου νόμου. Ο Χριστός εξασφάλισε τον τρόπο για τη σω-
τηρία μας… Αν Του προσφέρεις τη ζωή σου και Τον δεχθείς ως Σω-
τήρα σου, τότε όσο αμαρτωλή και αν υπήρξε η ζωή σου, για χάρη 
Του λογίζεσαι δίκαιος. Ο χαρακτήρας του Χριστού παίρνει τη θέση 
του δικού σου χαρακτήρα και ο Θεός σε δέχεται σαν να μην είχες 
ποτέ αμαρτήσει. 
Εκτός από αυτό, ο Χριστός αλλάζει και την καρδιά. Με την πίστη που 
έχεις σε Αυτόν, κάνει την καρδιά σου κατοικία Του. Και πάλι με την 
πίστη και την διαρκή παραχώρηση της θέλησής σου στον Χριστό, 
πρέπει να προσπαθήσεις να διατηρήσεις την επαφή μαζί Του. Όσο 
δεν αμελείς αυτή την τακτική, Εκείνος θα εργάζεται μέσα σου, έτσι 
που οι επιθυμίες σου και οι πράξεις σου να προσαρμόζονται σύμ-
φωνα με το θέλημά Του… Δεν έχουμε λοιπόν τίποτα μέσα μας για 
να καυχηθούμε. Δεν υπάρχει λόγος να περηφανευθούμε. Μοναδική 
ελπίδα μας είναι η δικαιοσύνη του Χριστού που μας καταλογίζεται, 
καθώς και τα έργα που μέσα μας πραγματοποιεί το Πνεύμα Του για 



 77 

μας.» Β.Χ. σελ. 60 
«Το φως που μου δόθηκε ήταν πολύ ισχυρό, ώστε πολλοί να φύ-
γουν από εμάς, δίνοντας προσοχή σε πνεύματα που παραπλανούν 
και σε διδασκαλίες δαιμόνων. Ο Κύριος επιθυμεί κάθε ψυχή που ι-
σχυρίζεται ότι πιστεύει στην αλήθεια να έχει μια ευφυή γνώση του τι 
είναι αλήθεια.» Ε. Χουάιτ, Evangelism, σ. 363. 

 
ΕΡΩΤΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΣΥΖΗΤΗΣΗ: 
1. Διαβάστε  ξανά  το  Εδάφιο  Μνήμης:  «Επειδή,  Εκείνον  που  δεν 

γνώρισε αμαρτία, Τον έκανε για χάρη μας αμαρτία, για να γίνουμε 
εμείς δικαιοσύνη του Θεού διαμέσου Αυτού» (Β’ Κορ. 5/ε’ 21). Τι 
σημαίνει αυτό; Τι σημαίνει ότι ο Χριστός έγινε αμαρτία για εμάς, 
και πώς αυτό θα μας βοηθήσει να κατανοήσουμε την υποκατά-
στατη φύση του Σταυρού; Επίσης, τι σημαίνει να γίνουμε «δικαι-
οσύνη του Θεού διαμέσου Αυτού»; 

2. Αναφερθείτε περισσότερο στο ζήτημα του “μια φορά σωσμένος, 
πάντοτε σωσμένος”, το οποίο πιστεύουν πολλοί Χριστιανοί. Γιατί 
είναι λανθασμένη αυτή η ιδέα; Ποιους προφανείς κινδύνους εγκυ-
μονεί για όσους την πιστεύουν; Πώς μπορούμε, ακόμη και απορ-
ρίπτοντας αυτήν την ιδέα, να έχουμε τη βεβαιότητα της σωτηρίας; 

3. Πόσο «θεμελιωμένοι και στερεοί» (Κολ. 1/α’ 23) είστε στην πίστη 
σας; Πόσο καλά γνωρίζετε τι πιστεύετε και γιατί το πιστεύετε; Τι 
μπορείτε να κάνετε για να γνωρίζετε καλύτερα τι πιστεύετε; Και 
γιατί είναι τόσο σημαντικό να είστε «θεμελιωμένοι και στερεοί» 
στην πίστη; 

 
 
 
  



 78 

28 Φεβρουαρίου – 6 Μαρτίου         Σάββατο απόγευμα 
 

10. ΠΛΗΡΕΙΣ ΕΝ ΧΡΙΣΤΩ 
 

ΕΔΑΦΙΟ ΜΝΗΜΗΣ: «Aς μη σας κρίνει, λοιπόν, κανένας για φαγητό 
ή για ποτό ή για λόγον γιορτής ή νεομηνίας ή σαββάτων· που είναι 
σκιά  των  μελλοντικών  πραγμάτων,  το  σώμα  όμως  είναι  του  Χρι-
στού» Κολοσσαείς 2/β’ 16, 17. 
 

Για τη μελέτη αυτής της εβδομάδας, διαβάστε: Κολ. 2/β’, Εβρ. 
7/ζ’ 11, Ησ. 61/ξα’ 3, Α’ Κορ. 3/γ’ 6, Δευτ. 31/λα’ 24-26, Ρωμ. 2/β’ 
28, 29, 7/ζ’ 7. 
 

Σας έχουν ρωτήσει ποτέ γιατί φυλάττετε το Σάββατο; Ίσως ακόμη 
και το Εδάφιο Μνήμης αυτής της εβδομάδας χρησιμοποιείται ως "α-
πόδειξη" εναντίον του. Ωστόσο, το κείμενο δεν γράφτηκε για την τέ-
ταρτη εντολή, αλλά ως απάντηση  σε λάθη που  διδάσκονταν από 
κάποιους  ψευδοδιδασκάλους  στην  εκκλησία.  Ποια  ήταν  αυτά  τα 
λάθη; 
Πρώτον, η λανθασμένη διδασκαλία περιγράφεται ως «φιλοσοφία», 
«παράδοση  των  ανθρώπων»,  «τα  στοιχεία  του  κόσμου»  και  «όχι 
σύμφωνα με τον Χριστό» (Κολ. 2/β’ 8).  
Περιελάμβανε επίσης την  περιτομή και την τήρηση των εβραϊκών 
εορτών (Κολ. 2/β’ 11, 16), μαζί με τα εβραϊκά τελετουργικά καθαρό-
τητας και τους κανονισμούς που σχετίζονταν με την τροφή (Κολ. 2/β’ 
16, 21). Περιελάμβανε τη λατρεία των αγγέλων ή την προσπάθεια 
μίμησης της αγγελικής λατρείας (Κολ. 2/β’ 18).  
Και, τέλος, βασιζόταν στα «εντάλματα και τις διδασκαλίες των αν-
θρώπων» και πιθανώς περιλάμβανε ασκητικές πρακτικές (Κολ. 2/β’ 
22, 23). 
Αυτοί οι ψευδοδιδάσκαλοι ήταν ξεκάθαρα θρησκευόμενοι και ειλικρι-
νείς,  αλλά  είχαν  λανθασμένο  Ευαγγέλιο.  Αυτή  την  εβδομάδα  θα 
δούμε το γιατί. Θα δούμε επίσης γιατί το Εδάφιο Μνήμης δεν έχει 
καμία σχέση με την τήρηση του Σαββάτου ως έβδομη ημέρα. 
  



 79 

Κυριακή 1 Μαρτίου 
 

Η ΣΟΦΙΑ ΚΑΙ Η ΓΝΩΣΗ ΤΟΥ ΘΕΟΥ 
Ο Ιώβ ρωτά: «Η σoφία από πoύ θα βρεθεί; Kαι πoύ είναι o τόπoς 
της σύνεσης;» (Ιώβ 28/κη’ 12). Ο απ. Παύλος απαντά: στον Χριστό, 
«στον Οποίο είναι κρυμμένοι όλοι οι θησαυροί της σοφίας και της 
γνώσης» (Κολ. 2/β’ 3, συγκρίνετε με Α’ Κορ. 1/α’ 30). Αν έχουμε τον 
Χριστό έχουμε τα πάντα, καθώς και «κάθε πλούτο της πληροφορίας 
της σύνεσης» του σκοπού της ζωής (Κολ. 2/β’ 2). Μέσω Αυτού έχει 
αποκαλυφθεί  το  μυστήριο  του  Θεού,  το  οποίο  περιλαμβάνει  ολό-
κληρο το σχέδιο της σωτηρίας. 
Διαβάστε Κολ. 2/β’ 1-7. Ποιος είναι ο σκοπός του απ. Παύλου για τη 
συγγραφή αυτής της επιστολής; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

«Για να παρηγορηθούν οι καρδιές τους, καθώς θα ενωθούν μαζί, με 
αγάπη» (Κολ. 2/β’ 2). Η επιθυμία του απ. Παύλου δεν είναι μόνο να 
βοηθήσει τους πιστούς στις Κολοσσές να αναγνωρίσουν τις ψευδείς 
διδασκαλίες, αλλά και να τους ενώσει με χριστιανική αγάπη. Και έχει 
τη  βεβαιότητα  ότι  η  επιστολή  αυτή  θα  επιτύχει  τον  επιδιωκόμενο 
σκοπό της.  
Ωστόσο, τους επαίνεσε για, «την τάξη σας, και τη σταθερότητα της 
πίστης σας στον Xριστό» (Κολ. 2/β’ 5). 
Ο όρος «τάξη», χρησιμοποιείται στην Καινή Διαθήκη σε σχέση με τις 
ιερατικές τάξεις του Ααρών (Λουκ. 1/α’ 8, Εβρ. 7/ζ’ 11) και του Μελ-
χισεδέκ (Εβρ. 5/ε’ 6, 10, 6/ς’ 20, 7/ζ’ 11, 17), αλλά εδώ ο απ. Παύλος 
τον χρησιμοποιεί για την τάξη στην εκκλησία (Α’ Κορ. 14/ιδ’ 40).  
Μερικές φορές υπάρχει η τάση να θεωρούμε την εκκλησιαστική τάξη 
και οργάνωση απλώς ως έναν εκκλησιαστικό θεσμό χωρίς θεολο-
γική σημασία. Ο απ. Παύλος, όμως, προδιαγράφοντας την κατάλ-
ληλη ευπρέπεια στη λατρεία (Α’ Κορ. 11/ια’) και καθορίζοντας τον 
τρόπο επιλογής των πρεσβυτέρων και των διακόνων (Α’ Τιμ. 3/γ’, 
Τίτ. 1/α’), ήταν πολύ προσεκτικός στη διατήρηση της τάξης στην εκ-
κλησία. Μέσω αυτών των μέτρων, η σοφία του Θεού και οι διδασκα-
λίες της Αγίας Γραφής διατηρούνται και διαδίδονται.  
Ως αποτέλεσμα της σωστής διδασκαλίας που είχαν λάβει οι Κολοσ-
σαείς από τους συνεργάτες του απ. Παύλου, είχαν σταθερότητα πί-
στης. Πίστη που δεν μπορεί να κλονιστεί επειδή στηρίζεται σε ένα 
στέρεο Βιβλικό θεμέλιο που, αν τηρούνταν, θα τους βοηθούσε να 
προστατευτούν από τα λάθη που προωθούσαν οι ψευδοδιδάσκαλοι. 
ΣΚΕΨΗ: Πώς βιώσατε την ανάγκη για «τάξη» στη δική σας πνευμα-
τική ζωή;   



 80 

Δευτέρα 2 Μαρτίου 
 

«ΡΙΖΩΜΕΝΟΙ ΚΑΙ ΕΠΟΙΚΟΔΟΜΟΥΜΕΝΟΙ Σ’ ΑΥΤΟΝ» 
Η  προς  Κολοσσαείς  επιστολή  αναφέρεται  ξεκάθαρα  στο  πώς  να 
ζούμε τη χριστιανική ζωή: «Όπως, λοιπόν, παραλάβατε τον Iησού 
Xριστό, τον Kύριο, να περπατάτε ενωμένοι μ’ Αυτόν» (Κολ. 2/β’ 6). 
Λαμβάνουμε τη σωτηρία αποδεχόμενοι το Πρόσωπο, όχι απλώς ένα 
σύνολο διδασκαλιών. Η αποδοχή του Ιησού, ωστόσο, περιλαμβάνει 
την αποδοχή και όλων των διδασκαλιών Του, όπως δόθηκαν μέσω 
των αποστόλων και των προφητών της Αγίας Γραφής (Εφεσ. 2/β’ 
20).  
Περισσότερο από οτιδήποτε άλλο, η αποδοχή του Χριστού σημαίνει 
τον “θάνατο” του εαυτού μας και την πλήρη παράδοσή μας στον Ζω-
ντανό Χριστό. 
Ο Ζωντανός Λόγος (ο Ιησούς Χριστός) δεν μπορεί να διαχωριστεί 
από τον Γραπτό Λόγο (την Αγία Γραφή). Είναι οι δύο όψεις του ίδιου 
νομίσματος.  Στην  πραγματικότητα,  μόνο  μέσω  της  Αγίας  Γραφής 
μπορούμε να γνωρίσουμε τον Ιησού. Βαδίζουμε και ζούμε «ενωμέ-
νοι μ’ Αυτόν» που σημαίνει ότι επιτρέπουμε στον Λόγο Του και στο 
Πνεύμα Του να μας καθοδηγούν σε όλες τις αποφάσεις και τις πρά-
ξεις μας. 
Στην Κολ. 2/β’ 7, ο απ. Παύλος χρησιμοποιεί μια κοινή Βιβλική με-
ταφορά που παρομοιάζει τους χριστιανούς με δέντρα. Γινόμαστε ρι-
ζωμένοι στον Χριστό, όταν Τον αποδεχόμαστε ως Σωτήρα μας και 
διευθετούμε τη ζωή μας σύμφωνα με τον Λόγο Του. Έτσι μπορούμε 
να είμαστε «στερεωνόμενοι στην πίστη». 
Πώς τα εδάφια Ησ. 61/ξα’ 3, Ματθ. 3/γ’ 10, Λουκ. 8/η’ 11-15, Α’ Κορ. 
3/γ’ 6 διαφωτίζουν τη μεταφορά του δέντρου ως σύμβολο των πι-
στών; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Ο απ. Παύλος περιγράφει τις δύο εναλλακτικές λύσεις που έχουν οι 
πιστοί. Η μία είναι να παραμείνουν «δέντρα δικαιοσύνης, φύτεμα τoυ 
Kυρίoυ» (Ησ. 61/ξα’ 3) και να συνεχίσουν να ολοκληρώνονται στον 
Χριστό, μένοντας προσκολλημένοι σ' Αυτόν και τις διδασκαλίες Του. 
Η  άλλη  θα  μπορούσε  να  παρομοιαστεί  με  ένα  τεχνητό  φυτό  που 
μπορεί  να  φαίνεται  αληθινό  αλλά,  στην  πραγματικότητα,  είναι  ά-
ψυχο. Με την υιοθέτηση ανθρώπινων φιλοσοφιών και παραδόσεων, 
είμαστε εξαπατημένοι (Κολ. 2/β’ 8). Παρότι ο Χριστός μάς έχει απε-
λευθερώσει, είναι δυνατόν να υποδουλωθούμε και πάλι σε ζυγό δου-
λείας (Γαλ. 5/ε’ 1, Πράξ. 15/ιε’ 10).  
Εν ολίγοις, η αποδοχή αντι-Βιβλικών διδασκαλιών σημαίνει απόρ-
ριψη του  Χριστού, επειδή όσοι πιστεύουν σε  ψευδείς διδασκαλίες 



 81 

έχουν, δυστυχώς, υιοθετήσει ένα διαφορετικό Ευαγγέλιο και έχουν 
αποδεχτεί ανθρώπινες  φιλοσοφίες έναντι της αυθεντίας της  Αγίας 
Γραφής (Γαλ. 1/α’ 6-9). Αυτός ήταν ένας κίνδυνος στην πρώτη εκ-
κλησία που παραμένει και σήμερα.  
ΣΚΕΨΗ: Πώς βιώσατε το τι σημαίνει να “θανατώσετε” τον εαυτό σας 
προκειμένου να δεχτείτε τον Χριστό; Γιατί αυτό πρέπει να είναι μια 
συνεχής διαδικασία; 
 
Τρίτη 3 Μαρτίου 
 

ΚΑΡΦΩΜΕΝΟ ΣΤΟ ΣΤΑΥΡΟ 
Διαβάστε Κολ. 2/β’ 11-15. Ποια ζητήματα φαίνεται να καταπολεμά 
εδώ ο απ. Παύλος; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Πολύ συχνά αυτά τα εδάφια, ειδικά το Κολ. 2/β’ 14, χρησιμοποιού-
νται καταχρηστικά ως επιχείρημα κατά του Νόμου και της τήρησης 
του Σαββάτου.  
Για την κατανόηση αυτών των εδαφίων, έχουν προταθεί από τους 
Χριστιανούς Αντβεντιστές της Εβδόμης Ημέρας δύο βασικές ερμη-
νείες: Πρώτον, «το χειρόγραφο» που είναι καρφωμένο στον Σταυρό 
είναι «τα διατάγματα, που ήταν εναντίον σας» – ο κατάλογος των 
κατηγοριών  που  διατυπώνονται  εναντίον  μας,  όπως  η  επιγραφή 
που κρέμασε ο Πιλάτος στον σταυρό του Ιησού (Ματ. 27/κζ’ 37, Ι-
ωάν. 19/ιθ’ 19, 20). Ή, δεύτερον, ο τελετουργικός νόμος που γρά-
φτηκε  από  τον  Μωυσή  (Δευτ.  31/λα’  24-26),  καρφώθηκε  στον 
Σταυρό.  
Εξετάζοντας το εδάφιο στο ευρύτερο πλαίσιό του, βλέπουμε ξεκά-
θαρα ότι μιλάει για τον τελετουργικό νόμο. 
Ο  απ.  Παύλος  αναφέρεται  επίσης  στην  «αχειροποίητη  περιτομή» 
(Κολ. 2/β’ 11), δηλαδή την «περιτομή αυτή της καρδιάς» (Ρωμ. 2/β’ 
28, 29 συγκρίνετε με Δευτ. 30/λ’ 16), σε προφανή αντίθεση με τη 
σαρκική περιτομή, η οποία ήταν ένας από τους σημαντικότερους ό-
ρους του τελετουργικού νόμου (Λευιτ. 12/ιβ’ 3, Εξοδ. 12/ιβ’ 48).  
Στη συνέχεια, ο απ. Παύλος συνδέει αυτήν την εσωτερική αλλαγή, 
«όταν ξεντυθήκατε το σώμα των αμαρτιών της σάρκας», με το βά-
πτισμα με κατάδυση. Με αυτό το βάπτισμα ταυτιζόμαστε με τον θά-
νατο και την ανάσταση του Χριστού (Κολ. 2/β’ 11, 12).  
Αυτή η εμπειρία της μεταστροφής παρομοιάζεται στη συνέχεια με το 
ότι ήμασταν «νεκροί στα αμαρτήματα» και ο Χριστός μάς «ζωοποί-
ησε μαζί Του, καθώς» μας «συγχώρεσε όλα τα πταίσματα» (Κολ. 
2/β’ 13).  
Η λέξη «διατάγματα» (Κολ. 2/β’ 14) αναφέρεται σε νομικούς 



 82 

θεσμούς, είτε κοσμικούς (Λουκ. 2/β’ 1, Πράξ. 17/ιζ’ 7) είτε εκκλησια-
στικούς (Πράξ. 16/ις’ 4). Η μόνη άλλη εμφάνιση αυτής της λέξης στα 
γραπτά του απ. Παύλου αναφέρεται στον τελετουργικό νόμο, ο ο-
ποίος αποτελούσε ένα τείχος διαχωρισμού μεταξύ Ιουδαίων και ε-
θνών (Εφεσ. 2/β’ 14, 15).  
Επειδή ο απ. Παύλος έχει ήδη αναφερθεί στη συγχώρεση των αμαρ-
τιών και στην εσωτερική αλλαγή που συμβολίζει το βάπτισμα, είναι 
απίθανο να επιστρέψει ξανά σε αυτό το θέμα με μια διαφορετική με-
ταφορά που δεν χρησιμοποιείται πουθενά αλλού στην Αγία Γραφή. 
Αντιθέτως, ο απ. Παύλος φαίνεται να τονίζει ένα παρόμοιο σημείο 
που διατυπώθηκε στην Εφεσίους, ότι οι εθνικοί πιστοί στις Κολοσ-
σές δεν χρειάζεται να ανησυχούν για την τήρηση του τελετουργικού 
νόμου, συμπεριλαμβανομένης της περιτομής, ούτε για τους νόμους 
περί καθαρότητας που συνοδεύουν μια τέτοια δέσμευση (Πράξ. 10/ι’ 
28, 34, 35).  
Είναι ξεκάθαρο ότι ο απ. Παύλος δεν υπονοούσε πως οι Δέκα Εντο-
λές ήταν καρφωμένες στον Σταυρό, όταν σε άλλο σημείο ορίζει την 
αμαρτία ως παράβαση των Δέκα Εντολών (Ρωμ. 7/ζ’ 7). 
 
Τετάρτη 4 Μαρτίου 
 

ΣΚΙΑ Η ΟΥΣΙΑ; 
Διαβάστε Κολ. 2/β’ 16-19. Ποιες εβραιο-χριστιανικές πρακτικές επι-
σημαίνονται εδώ από τον απ. Παύλο; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Μέχρι σήμερα, οι μελετητές διαφωνούν για το ποια ακριβώς ήταν τα 
ζητήματα που αντιμετώπιζε ο απ. Παύλος εδώ. Αυτό για το οποίο 
μπορούμε να είμαστε σίγουροι, ωστόσο, είναι ότι η ίδια η επιστολή 
του απ. Παύλου παρέχει αρκετές πληροφορίες σχετικά με αυτό που 
φαίνεται να ήταν μια διχαστική εβραιο-χριστιανική επιρροή σε αυτήν 
την, εθνικής καταγωγής, εκκλησία (Κολ. 2/β’ 13). Δηλαδή, οι Ιουδαίοι 
πιστοί προωθούσαν πράγματα που δεν ήταν απαραίτητο να ακο-
λουθήσουν τα μέλη.  
Είναι σαφές ότι στο Κολ. 2/β’ 16 απαριθμούνται ορισμένες συνήθεις 
ιουδαϊκές πρακτικές που προφανώς συνεχίστηκαν από ορισμένους 
Ιουδαίους προσήλυτους στον Χριστιανισμό. Αλλά ακόμη και τα στοι-
χεία στο εδ. 18 ταιριάζουν στο ίδιο πλαίσιο. Ο Ιησούς επέκρινε την 
προσποίηση  ταπεινοφροσύνης  μεταξύ  των  θρησκευτικών  ηγετών 
(Ματ. 6/ς’ 1, 5, 7, 16). Από τους παπύρους του Κουμράν μαθαίνουμε 
ότι οι άγγελοι κατείχαν εξέχουσα θέση σε ορισμένες εβραϊκές αντι-
λήψεις για τη λατρεία. Έτσι, τα προβλήματα που αντιμετώπιζε ο απ. 
Παύλος στις  Κολοσσές ήταν πιθανότατα παρόμοια με εκείνα που 



 83 

αντιμετώπιζε και αλλού.  
Δεδομένου ότι το εδάφιο Κολ. 2/β’ 16 παρερμηνεύεται τόσο συχνά, 
είναι σημαντικό να το εξετάσουμε λεπτομερέστερα: 
Η χρήση του «λοιπόν» από τον απ. Παύλο υποδηλώνει ότι αυτό εί-
ναι ένα συμπέρασμα που εξάγεται από όσα έχει ήδη πει. Προηγου-
μένως, η ανάγκη της κυριολεκτικής περιτομής είχε απορριφθεί, ε-
πειδή σημασία έχει η εσωτερική αλλαγή της καρδιάς (Κολ. 2/β’ 11-
15).  
Το «για φαγητό ή για ποτό» αναφέρεται στα γεύματα και τα ποτά 
που έφερναν οι Ισραηλίτες στον ναό.  
Το «για λόγον γιορτής ή νεομηνίας ή σαββάτων» προφανώς παρα-
πέμπει στο Ωσηέ 2/β’ 11, όπου αναφέρεται η ίδια ακολουθία τελε-
τουργικών ημερών, η οποία περιλαμβάνει τα τελετουργικά σάββατα 
(Λευιτ. 23/κγ’ 11, 24, 32). 
Καθοριστική για την κατανόηση αυτού του εδαφίου είναι η ερμηνεία 
του  ίδιου  του  απ.  Παύλου:  ότι  αυτά  «είναι  σκιά  των  μελλοντικών 
πραγμάτων, το σώμα όμως είναι του Xριστού» (εδ. 17). Αυτές οι τε-
λετουργικές ημέρες, όπως και οι θυσίες, παρέπεμπαν στο έργο του 
Χριστού (Α’ Κορ. 5/ε’ 7, 15/ιε’ 23). Αντίθετα, το Σάββατο ως έβδομη 
ημέρα καθιερώθηκε στην Εδέμ, πριν από την αμαρτία, και πολύ πριν 
υιοθετηθούν  οι  τελετουργικές  θυσίες  του  αγιαστηρίου.  Επομένως, 
δεν ήταν μια σκιά που θα καταργούνταν μετά τον Σταυρό. 
ΣΚΕΨΗ: Παρότι το θέμα εδώ δεν είναι το Σάββατο ως έβδομη η-
μέρα,  πώς  θα  μπορούσατε  να  εφαρμόσετε  τη  συμβουλή  του  απ. 
Παύλου σχετικά με το να μην κρίνετε τους άλλους;    
 
Πέμπτη 5 Μαρτίου 
 

«ΕΝΤΑΛΜΑΤΑ ΑΝΘΡΩΠΩΝ» 
Διαβάστε Κολ. 2/β’ 20-23. Πώς κατανοείτε τις παραινέσεις του απ. 
Παύλου υπό το φως των όσων εξετάσαμε σε αυτό το κεφάλαιο; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Όπως και στην επιστολή του προς τους Γαλάτες, ο απ. Παύλος χα-
ρακτηρίζει την ανησυχία για την διατήρηση των εβραϊκών τελετών 
ως «τα στοιχεία του κόσμου» (Κολ. 2/β’ 8, 20 συγκρίνετε με Γαλ. 4/δ’ 
3, 9). Με άλλα λόγια, όπως και ο επίγειος ναός, αυτά τα πράγματα 
ανήκουν στη γη, αλλά η υπηκοότητά μας είναι στον  Ουρανό. Δεν 
χρειάζεται να επιβαρυνόμαστε με τον τελετουργικό νόμο, επειδή αυ-
τός  προμήνυε  απλώς  την  πραγματικότητα  που  απολαμβάνουμε 
τώρα μέσω του Χριστού. Δηλαδή, παρότι αρχικά δόθηκαν από τον 
Θεό, οι διατάξεις αυτές, αφού υπηρέτησαν τη λειτουργία τους, δεν 
χρειάζονται πλέον.  



 84 

Επειδή όλοι αυτοί οι κανονισμοί καταργήθηκαν με την Σταύρωση, 
όπως υποδηλώνει το  Θεϊκό χέρι που έσχισε το  καταπέτασμα του 
ναού (Ματ. 27/κζ’51, Δανιήλ 9/θ’27), οι Χριστιανοί δεν υπόκεινται σε 
αυτούς τους κανονισμούς. Υποτασσόμενοι σε αυτούς, θα ταυτιζόμα-
σταν στην πραγματικότητα με αυτόν τον κόσμο, ο οποίος παρέρχε-
ται, σε αντίθεση με τον νέο κόσμο που μας υποσχέθηκε ο Χριστός. 
Εξάλλου, προσβλέπουμε σε «καινούργιους ουρανούς και καινούρ-
για  γη  προσμένουμε,  στους  οποίους  δικαιοσύνη  κατοικεί»  (Β’Πέτ. 
3/γ’13), και όχι απλώς σε μια ανακαίνιση αυτού του παλαιού κόσμου. 
Εκτός από το γεγονός ότι οι Φαρισαίοι και οι γραμματείς είχαν προ-
σθέσει ανθρώπινες απαιτήσεις στον Μωσαϊκό νόμο (Μάρ. 7/ζ’ 1-13), 
η διαιώνιση των τελετών της Παλαιάς Διαθήκης, οι οποίες είχαν εκ-
πληρωθεί από τον Χριστό, δεν μπορούσε πλέον να θεωρηθεί θεϊκά 
επιβεβλημένη, αλλά μόνο ως ανθρώπινα επιβαλλόμενα καθήκοντα. 
Πράγματι, φαίνεται ότι γίνονταν βάρος για την πίστη, σε αντίθεση με 
κάτι που θα την ενίσχυε. Είναι τόσο εύκολο να αρχίσουμε να βλέ-
πουμε ότι το να κάνουμε όλα αυτά τα πράγματα όχι μόνο καθιστά 
τον εαυτό μας ανώτερο από εκείνους που δεν τα κάνουν, πράγμα 
που  είναι  αρκετά  κακό,  αλλά  επίσης  ίσως  και  διακριτικά  να  θεω-
ρούμε ότι με κάποιο τρόπο αξίζουν τη σωτηρία, μια παγίδα στην ο-
ποία δεν θέλουμε να πέσουμε.  
Καθόλη τη διάρκεια της χριστιανικής ιστορίας, οι εμπειρογνώμονες 
της Αγίας Γραφής υπέκυψαν στον πειρασμό να κάνουν θρησκευτι-
κές δηλώσεις, σφετεριζόμενοι τον ρόλο του Αγίου Πνεύματος να κα-
θοδηγεί τους πιστούς ως προς το τι σημαίνει το κείμενο. Ο Ίδιος ο 
Χριστός είναι η πηγή από την οποία πηγάζει η αλήθεια των Γραφών, 
όπως διδάσκεται από τον απ. Παύλο και τους άλλους συγγραφείς 
της Αγίας Γραφής.  
ΣΚΕΨΗ: Πώς μπορούμε να βεβαιωθούμε ότι καταλαβαίνουμε ότι το 
μόνο θεμέλιο για τη σωτηρία μας είναι αυτό που έχει κάνει ο Ιησούς 
για εμάς, έξω από εμάς, στη θέση μας - ανεξάρτητα από ό,τι κάνει 
μέσα μας; 
 
Παρασκευή 6 Μαρτίου             Δύση Ηλίου: 18:23’ 
 
ΠΕΡΑΙΤΕΡΩ ΜΕΛΕΤΗ:  
«Το ίδιο και σήμερα ο εχθρός της δικαιοσύνης, με τις ευχάριστες αι-
σθήσεις που δημιουργεί ο “ανώτερος επιστημονικός σχολιασμός (η 
ανάλυση  των  χειρογράφων  κειμένων)”,  η  θεωρία  της  εξέλιξης,  ο 
πνευματισμός, η φιλοσοφία και ο πανθεϊσμός, επιζητάει να οδηγήσει 
τους  ανθρώπους  σε  απαγορευμένο  έδαφος.  Για  πολλούς  η  Αγία 
Γραφή είναι σαν ένα λυχνάρι δίχως λάδι, επειδή έχουν στρέψει τις 
σκέψεις τους προς τις κατευθύνσεις της συλλογιστικής θρησκευτικής 
δοξασίας  που  προκαλεί  παρερμηνεία  και  σύγχυση.  Το  έργο  του 



 85 

“ανώτερου επιστημονικού σχολιασμού” με το να διαμελίζει, να συ-
μπεραίνει και να αναδημιουργεί το κείμενο, καταστρέφει την πίστη 
στην Αγία Γραφή ως θεία αποκάλυψη. Στερεί το Λόγο του Θεού από 
τη δύναμή του να ελέγχει, να εξυψώνει και να εμπνέει τη ζωή των 
ανθρώπων. Πλήθη ολόκληρα διδάσκονται από τον πνευματισμό ότι 
ο ανώτερος νόμος της ζωής είναι η επιθυμία, ότι η περιφρόνηση του 
νόμου είναι ελευθερία και ότι ο άνθρωπος είναι υπόλογος μόνο στον 
εαυτό του. Ο οπαδός του Χριστού θα έρθει αντιμέτωπος με την “πι-
θανολογίαν” κατά της οποίας ο απόστολος ενημέρωσε τους Κολοσ-
σαείς πιστούς. Θα συναντήσει πνευματιστικές ερμηνείες της Αγίας 
Γραφής, τις οποίες πρέπει να απορρίψει. Η φωνή του πρέπει να α-
κούγεται ως σαφής επικύρωση των αιώνιων βιβλικών αληθειών. Με 
τα μάτια προσηλωμένα στον Χριστό, πρέπει να προχωράει σταθερά 
προς  τα  εμπρός,  επάνω  στο  χαραγμένο  δρόμο,  απορρίπτοντας 
κάθε ιδέα που δεν εναρμονίζεται με τη διδαχή του Κυρίου. Η αλήθεια 
του Θεού πρέπει να αποτελεί το θέμα των σκέψεων και της αυτοσυ-
γκέντρωσής του. Οφείλει να θεωρεί τη Βίβλο ως τη φωνή του Θεού, 
η οποία του απευθύνεται κατευθείαν. Έτσι, θα αποκτήσει τη σοφία 
που έχει θεϊκή προέλευση.» Π.Α. σελ. 418, 419.  
 
ΕΡΩΤΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΣΥΖΗΤΗΣΗ: 
1. Τι σημαίνει το ότι στον Χριστό «κατοικεί ολόκληρο το πλήρωμα 

της Θεότητας σωματικά» και ότι Αυτός «είναι η κεφαλή κάθε αρ-
χής και εξουσίας»; (Κολ. 2/β’ 9, 10). Δείτε Ιωάν. 1/α’ 1, Εβρ. 1/α’ 
3 και Α’ Πέτρ. 3/γ’ 22. 

2. Πιθανόν όλοι έχουμε ακούσει τα εδάφια Κολ. 2/β’ 14-16 να χρη-
σιμοποιούνται για επιχείρημα κατά του Σαββάτου ως έβδομη η-
μέρα. Ποια άλλα προβλήματα, εκτός από αυτά που ανέδειξε το 
μάθημα αυτής της εβδομάδας, έρχονται με τη χρήση αυτών των 
εδαφίων  για  να  υποστηρίξουν  ότι  δεν  χρειάζεται  πλέον  να  τη-
ρούμε την τέταρτη εντολή; 

3. Πώς αντιμετωπίζετε εκείνους που επιμένουν ότι πρέπει να τη-
ρούμε και τους τελετουργικούς νόμους; Αν και θα μπορούσε κά-
ποιος, ίσως, να βρει κάποιες πνευματικές ή θεολογικές ευλογίες 
στην τήρησή τους, ποια προβλήματα προκύπτουν από την επι-
μονή ότι πρέπει να τηρούνται; 

4. Η Ε. Χουάιτ γράφει στο παραπάνω απόσπασμα ότι πρέπει να 
θεωρούμε την Αγία Γραφή ως τη φωνή του Θεού που μας μιλά 
απευθείας. Γιατί  λοιπόν πρέπει να προφυλαγόμαστε  επιμελώς 
από οποιονδήποτε ή οτιδήποτε θα μπορούσε να αποδυναμώσει 
την πίστη μας στην αυθεντία και την έμπνευση ολόκληρης της 
Αγίας Γραφής, ακόμη και των σημείων που μπορεί να μας δυ-
σκολεύουν; 



 86 

7 Μαρτίου – 13 Μαρτίου          Σάββατο απόγευμα 
 

11.  ΖΩΝΤΑΣ ΜΕ ΤΟΝ ΧΡΙΣΤΟ 

 
ΕΔΑΦΙΟ ΜΝΗΜΗΣ: «Kαι σε όλα τούτα, να ντυθείτε την αγάπη, που 
είναι ο σύνδεσμος της τελειότητας» Κολοσσαείς 3/γ’ 14. 
 

Για τη μελέτη αυτής  της  εβδομάδας,  διαβάστε: Κολ. 3/γ’ 1-17, 
Ρωμ. 1/α’ 18, 6/ς’ 1-7, Εφεσ. 4/δ’ 22-24, Δευτ. 7/ζ’ 6-8, Α’ Σαμ. 16/ις’ 
23. 
 
Στην Κολ. 3/γ’, ο απ. Παύλος τονίζει κάτι πολύ σημαντικό: Αν είμαστε 
πολύ επίγειοι, δεν θα είμαστε ουράνια χρήσιμοι για τον Κύριο.  
Ο απ. Παύλος εφιστά την προσοχή μας σε πολλές πρακτικές αρχές 
της πραγματικής ζωής που γεννήθηκαν από τον Ουρανό και μπο-
ρούν να γίνουν κατανοητές μόνο από εκείνους που έχουν συνανα-
στηθεί με τον Χριστό (Κολ. 3/γ’ 1).  
Οι συμβουλές του απ. Παύλου είναι πολύ σημαντικές αρχές για την 
καθημερινή μας ζωή που θα βελτιώσουν όλες τις σχέσεις μας, και 
όχι μόνο μέσα στην εκκλησία.  
Ο Ιησούς είπε: «Nα αγαπάτε τους εχθρούς σας, να ευλογείτε εκεί-
νους  που  σας  καταρώνται,  να  ευεργετείτε  εκείνους  που  σας  μι-
σούν… για να γίνετε γιοι του Πατέρα σας που είναι στους ουρανούς, 
επειδή Αυτός ανατέλλει τον ήλιο Του επάνω σε πονηρούς και αγα-
θούς, και βρέχει επάνω σε δικαίους και αδίκους» (Ματθ. 5/ε’ 44, 45).  
Ακούγεται αδύνατο; Ανθρωπίνως μιλώντας, είναι. Πρέπει να “πεθά-
νουμε” για να μπορέσουμε να ζήσουμε πραγματικά για τον Θεό. Γι' 
αυτό πρέπει να είμαστε ουράνιοι, αν ελπίζουμε να είμαστε χρήσιμοι 
στον ουράνιο Πατέρα μας.  
Αυτή την εβδομάδα θα δούμε τρόπους με τους οποίους η ζωή με 
τον Χριστό μπορεί να κάνει τη διαφορά, τώρα και αιώνια. 
 



 87 

Κυριακή 8 Μαρτίου 
 

ΟΥΡΑΝΙΑ ΣΚΕΨΗ 
Διαβάστε Κολ. 3/γ’ 1-4. Ποια προϋπόθεση αναφέρει ο απ. Παύλος 
ότι είναι απαραίτητη για να είμαστε ουράνιοι; Τι νομίζετε ότι σημαίνει 
αυτό; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Από μια βουνοκορφή, μπορείτε να δείτε το τεράστιο τοπίο που βρί-
σκεται γύρω σας. Από αμνημονεύτων χρόνων, όσοι αναζητούσαν 
μια στενότερη εμπειρία με τον Θεό (Ψαλ. 121/ρκα’ 1, 2) σύχναζαν 
στα  βουνά.  Ακόμα  και  ανθρώπινα  οικοδομήματα  σε  πυραμιδική 
μορφή  σαν  βουνά,  τα  λεγόμενα  ζιγκουράτ,  έχουν  κατασκευαστεί 
από ειδωλολάτρες για παρόμοιο σκοπό - να συναντηθούν με τους 
θεούς τους. Είναι ενδιαφέρον ότι η πόλη Ουρ, την οποία ο Άβραμ 
κλήθηκε να εγκαταλείψει, διέθετε ένα πολύ μεγάλο ζιγκουράτ ορατό 
από χιλιόμετρα μακριά. Αλλά η αλλαγή του υψομέτρου κάποιου, δεν 
θα τον φέρει ποτέ από μόνη της πιο κοντά στον Ουρανό με την πνευ-
ματική έννοια. Η ανθρώπινη προσπάθεια δεν θα μπορούσε ποτέ να 
το επιτύχει. 
Αντιθέτως, μόνο μέσω του θαύματος της χάρης, κατά το οποίο πε-
θάναμε μαζί με τον Χριστό και αναστηθήκαμε μαζί Του [που μετα-
φορικά απεικονίζεται με το βάπτισμα (Κολ. 2/β’ 12, 13)], είναι εφικτό 
το να πλησιάσουμε τον Ουρανό.  
Από την αρχή του κεφ. 3/γ’, παρατηρούμε επανειλημμένη έμφαση 
σε  ό,τι  είναι  επάνω,  σε  ό,τι  υπάρχει  στον  Ουρανό:  «να  ζητάτε  τα 
άνω», «όπου είναι ο Xριστός», «να φρονείτε τα άνω», «μαζί με τον 
Xριστό μέσα στον Θεό», «μαζί Του μέσα σε δόξα» (εδ. 1-4). 
Ομολογουμένως,  υπάρχουν  πολλά  στη  χριστιανική  ζωή  που  δεν 
μπορούν να εξηγηθούν. Πώς μπορεί ένα άτομο πραγματικά να "πε-
θάνει" και να "αναστηθεί" όταν, κατά τα φαινόμενα, είναι το ίδιο ά-
τομο και δεν είχε καμία τέτοια εμπειρία ζωής και θανάτου; Υπάρχουν 
πολλά που δεν βγάζουν νόημα για τον φυσικό νου, που δεν επηρε-
άζεται από το Άγιο Πνεύμα. Αλλά με τη βοήθεια του Αγίου Πνεύμα-
τος σε εκείνους που φρονούν τα πνευματικά, επειδή έχουν λάβει τη 
νέα καρδιά που τους υποσχέθηκε ο Θεός, ο θάνατος για την αμαρτία 
και η ανάσταση μαζί με τον Χριστό είναι πραγματοποιήσιμα.  
Παρόλα αυτά, ο απ. Παύλος δίνει τις εντολές αυτές επειδή υπάρχει 
συνεχής ανάγκη για ανανέωση της πνευματικής ζωής (Β’ Κορ. 4/δ’ 
16). Μπορούμε, πράγματι, εκπέσουμε και να χαθούμε! Δεν είμαστε 
ποτέ ασφαλείς από τους πειρασμούς σε αυτήν τη ζωή.  
Πρέπει λοιπόν να επιλέγουμε καθημερινά «να ζητάμε τα άνω» (εδ. 
1).  Η  αιώνια  ζωή  μας  είναι  με  ασφάλεια  «κρυμμένη  μαζί  με  τον 



 88 

Χριστό μέσα στον Θεό» (εδ. 3), αλλά η εξωτερική έκφραση αυτής 
της ζωής κάθε άλλο παρά κρυμμένη θα είναι.  
ΣΚΕΨΗ: Πού είναι οι σκέψεις σας συνήθως, στα επουράνια ή στα 
επίγεια; Αν είναι στα επίγεια, πώς μπορείτε να αλλάξετε την κατεύ-
θυνσή τους; 
 
Δευτέρα 9 Μαρτίου 
 

ΤΕΛΟΣ ΣΤΗΝ ΕΠΙΓΕΙΑ ΖΩΗ 
Ακούμε πολλά συνθήματα σήμερα: «Τέλος στον πόλεμο!» «Τέλος 
στην αποψίλωση των δασών!» «Τέλος στα πυρηνικά όπλα!» Αλλά 
κάτι που μάλλον δεν έχουμε ακούσει ποτέ είναι «Τέλος στην επίγεια 
ζωή!» Αυτό απλά δεν ταιριάζει με τις ευαισθησίες του κόσμου μας. 
Όχι ότι οποιοδήποτε από τα άλλα συνθήματα είναι λάθος ή ότι αυτό 
που  υποστηρίζουν  είναι  εσφαλμένο.  Απλώς  είναι  πολύ  κοντόφ-
θαλμα, λαμβάνοντας υπόψη την εγγύτητα της αιωνιότητας. Η εστί-
ασή μας πρέπει να είναι υψηλότερη, αιώνια υψηλότερη. 
Διαβάστε Κολ. 3/γ’ 5, 6 (δείτε επίσης Ρωμ. 6/ς’ 1-7). Πώς βιώνουμε 
το τι σημαίνει να είμαστε νεκροί ως προς τον εαυτό μας και την επί-
γεια ζωή και ζωντανοί για «τα άνω»; (Κολ. 3/γ’ 1) 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Παρότι πνευματικά έχουμε πεθάνει μαζί με τον Χριστό, τα «μέλη» 
μας,  δηλαδή  οι  πειρασμοί  που  μας  παρουσιάζει  το  σώμα  και  το 
μυαλό μας, πρέπει να νεκρωθούν.  
Αλλά πρέπει να συνειδητοποιήσουμε  δύο  πράγματα  σε σχέση με 
αυτή την εντολή: Πρώτον, στο Κολ. 3/γ’ 1, ο απ. Παύλος προϋποθέ-
τει ότι έχουμε πράγματι αναστηθεί μαζί με τον Χριστό. Δεύτερον, η 
εντολή στο εδ. 5 συνεπάγεται αυτού του γεγονότος. Μπορούμε να 
νεκρώσουμε τα επίγεια πράγματα (πορνεία, ακαθαρσία, πάθος, πο-
νηρή επιθυμία, πλεονεξία κ.λπ.) μόνο επειδή έχουμε συναναστηθεί 
με τον Χριστό και έχουμε την πνευματική Του ζωή και δύναμη να 
βγάλουμε αυτά τα πράγματα από το μυαλό και τη ζωή μας. 
Τη φράση «η οργή του Θεού» στο Κολ. 3/γ’ 6, τη συναντάμε και στο 
Ρωμ. 1/α’ 18. Ο Θεός παραδίδει τους ανθρώπους στις δικές τους 
πονηρές επιθυμίες (Ρωμ. 1/α’ 24), και έτσι έρχεται η οργή Του «ε-
πάνω στους γιους της απείθειας» (Κολ. 3/γ’ 6 δείτε και Αποκ. 6/ς’ 
16, 17). Στο Ρωμ. 1/α’ 18, ο απ. Παύλος αναφέρεται «σε κάθε ασέ-
βεια και αδικία», ως «ακαθαρσία» (Κολ. 3/γ’ 5) των ανθρώπων που 
«διαμέσου των επιθυμιών των καρδιών τους» ατιμάζουν τα σώματά 
τους (Ρωμ. 1/α’ 24).  
Πώς ατιμάζουν το σώμα τους; Πρώτον, επειδή αρνούνται να ανα-
γνωρίσουν τον Δημιουργό, αλλά και με «πάθη ατιμίας· επειδή, και οι 



 89 

γυναίκες τους αντικατέστησαν τη φυσική χρήση με την αφύσικη· πα-
ρόμοια δε και οι άνδρες, αφήνοντας τη φυσική χρήση τής γυναίκας, 
άναψαν μέσα τους από την επιθυμία τους ο ένας προς τον άλλον, 
κάνοντας την ασχημοσύνη, αρσενικοί σε αρσενικούς, και απολαμ-
βάνοντας  στον  εαυτό  τους  την  πρέπουσα  αντιμισθία  της  πλάνης 
τους» (Ρωμ. 1/α’ 26, 27).  
ΣΚΕΨΗ: Πώς ακολουθούμε τα λόγια, «Nεκρώστε, λοιπόν, τα μέλη 
σας που είναι επάνω στη γη»; (Κολ. 3/γ’ 5) 
 
Τρίτη 10 Μαρτίου 
 

ΑΝΑΚΑΙΝΙΣΜΕΝΟΙ ΣΕ ΕΠΙΓΝΩΣΗ 
Διαβάστε Κολ. 3/γ’6-11. Πώς συνεχίζει ο απ. Παύλος αυτή τη σκέψη; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Τα αρχικά λόγια του Κολ. 3/γ’ 8 σηματοδοτούν τη συγκλονιστική και 
αποφασιστική αλλαγή από τον θάνατο στη ζωή: «Τώρα, όμως».  Η 
λέξη «τώρα» δείχνει έμφαση. Τώρα, δηλαδή, επειδή συαναστηθή-
κατε με τον Χριστό και αποζητάτε τα άνωθεν, η παρούσα ζωή σας 
πρέπει να παρουσιάζει έντονη αντίθεση με την προηγούμενη ζωή 
σας. Αφού νεκρώσατε ό,τι είναι σαρκικό μέσα σας (Κολ. 3/γ’ 5), τώρα 
απορρίψτε «από το στόμα σας όλα αυτά: Oργή, θυμό, κακία, βλα-
σφημία, αισχρολογία» (Κολ. 3/γ’ 8).  
Τόσο ο θυμός όσο και η οργή μπορούν να περιγράψουν τη δίκαιη 
αντίδραση του Θεού στην αμαρτία (που αναφέρθηκε χθες), όπως 
και για τον Ιησού (Μάρ. 3/γ’ 5, Αποκ. 6/γ’ 16). Αντίθετα, μας προτρέ-
πουν στο να είμαστε «κάθε άνθρωπος γρήγορος στο να ακούει, αρ-
γός στο να μιλάει, αργός σε οργή· επειδή, η οργή του ανθρώπου δεν 
εργάζεται τη δικαιοσύνη του Θεού» (Ιακ. 1/α’ 19,20). Η κακία θέλει 
τη δυστυχία του άλλου. Η συκοφαντία έχει σκοπό να δυσφημίσει. Ο 
απ. Παύλος καταδικάζει επίσης τη γλώσσα που είναι υβριστική και 
άσεμνη. Τέλος, το ψέμα μεταξύ μας απαγορεύεται (Λευιτ. 19/ιθ’ 11, 
18),  «αφού  ξεντυθήκατε  τον  παλιό  άνθρωπο,  μαζί  με  τις  πράξεις 
του» (Κολ. 3/γ’ 9).  
Τι εννοεί ο απ. Παύλος με  «τον παλιό άνθρωπο» σε αντίθεση με 
«τον καινούργιο άνθρωπο»; Δείτε Ρωμ. 6/ς’ 6 και Εφεσ. 4/δ’ 22-24. 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Τα ρήματα που χρησιμοποιεί ο απ. Παύλος για αυτή τη μεταμόρ-
φωση από το παλαιό στο καινούργιο παραπέμπουν σε ένδυση, σαν 
να βγάζει κανείς τα παλιά βρώμικα ρούχα και να ντύνεται με και-
νούργια λευκά ενδύματα (Ζαχ. 3/γ’4). Παρόμοια διάκριση πα-
λαιού/νέου γίνεται σε σχέση με την παλαιά και τη νέα διαθήκη, οι 



 90 

οποίες  χαρακτηρίζονται  αντίστοιχα  από  το  εξωτερικό  γράμμα  του 
νόμου και από τον νόμο που εγγράφεται στην καρδιά από το Άγιο 
Πνεύμα (Β’ Κορ. 3/γ’ 4-18).  
Αυτές  οι  μεταφορές  περιγράφουν  τη  μεταστροφή  και  τα  αποτελέ-
σματά της. Ο απ. Παύλος αποκαλεί «καινούργιο κτίσμα» (Β’ Κορ. 
5/ε’ 17), «αυτόν που ανακαινίζεται σε επίγνωση, σύμφωνα με την 
εικόνα Εκείνου [του Χριστού] που τον έκτισε» (Κολ. 3/γ’ 10), «ο Ο-
ποίος είναι εικόνα του αόρατου Θεού» (Κολ. 1/α’ 15). Με την από-
κτηση επίγνωσης του Χριστού μέσω του Λόγου Του, «μεταμορφω-
νόμαστε στην ίδια εικόνα, από δόξα σε δόξα» (Β’ Κορ. 3/γ’ 18). Αυτό 
μας τοποθετεί πάνω από όλα τα εθνικά, γεωγραφικά και κοινωνικά 
όρια (Κολ. 3/γ’ 11), επειδή είμαστε πολίτες μιας ανώτερης βασιλείας. 
 
Τετάρτη 11 Μαρτίου 
 

Ο ΧΑΡΑΚΤΗΡΑΣ ΤΗΣ ΝΕΑΣ ΖΩΗΣ 
Έχοντας περιγράψει τις κακές συνήθειες και τις αρνητικές ιδιότητες 
που αφαιρούνται και αποβάλλονται όταν ερχόμαστε στον Χριστό, ο 
απ. Παύλος προχωρά στα θετικά, σαν μετακίνηση από το σκοτάδι 
στο φως. 
Διαβάστε Κολ. 3/γ’ 12-14. Πώς περιγράφονται οι πιστοί και πώς σχε-
τίζεται με τις ιδιότητες που πρέπει να "ντυθούν"; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Όπως το Ισραήλ, που κλήθηκε από τον Θεό να είναι ο ιδιαίτερος 
λαός Του και να αντανακλά τον χαρακτήρα Του, έτσι και οι πιστοί 
στον Ιησού είναι οι «εκλεκτοί του Θεού» (Κολ. 3/γ’ 12). Ωστόσο, δεν 
ανταποκρίνονται  όλοι  σε  αυτήν  την  κλήση.  Όπως  είπε  ο  Ιησούς, 
«πολλοί είναι οι καλεσμένοι, λίγοι όμως οι εκλεκτοί» (Ματθ. 22/κβ’ 
14, συγκρίνετε με Ματθ. 24/κδ’ 22, 24, 31). Οι αναφορές του απ. 
Παύλου στους εκλεκτούς έχουν παρόμοιο νόημα (Ρωμ. 8/η’ 33, Β’ 
Τιμ. 2/β’ 10). Επίσης, όπως το Ισραήλ, οι πιστοί είναι «άγιοι και αγα-
πημένοι» του Θεού (Δευτ. 7/ζ’ 6-8). Αυτό το προνόμιο φέρει μαζί του 
μια σημαντική ευθύνη: «να εξαγγείλετε τις αρετές Εκείνου, ο Οποίος 
σας κάλεσε από το σκοτάδι στο θαυμαστό Του φως» (Α’ Πέτρ. 2/β’ 
9). Και αυτό το κάνουμε με τον τρόπο που ζούμε τώρα. 
Οι οκτώ ιδιότητες που αναφέρει ο απ. Παύλος είναι: «σπλάχνα οι-
κτιρμών, καλοσύνη, ταπεινοφροσύνη, πραότητα, μακροθυμία· υπο-
φέροντας ο ένας τον άλλον, και συγχωρώντας ο ένας τον άλλον», 
και «σε όλα τούτα, να ντυθείτε την αγάπη» (Κολ. 3/γ’ 12-14). Αυτά 
μπορούν να πηγάζουν μόνο από μια καρδιά ενωμένη με τον Χριστό, 
επειδή περιγράφουν τον χαρακτήρα Του και τον τρόπο με τον οποίο 
Εκείνος μας έχει αντιμετωπίσει. Πρέπει να συγχωρούμε τους άλλους 



 91 

όπως και ο Χριστός συγχώρησε εμάς (Κολ. 3/γ’ 13). Η αγάπη είναι 
«ο σύνδεσμος της τελειότητας» (Κολ. 3/γ’ 14), επειδή είναι η αγάπη 
Του προς εμάς που μας συνδέει μαζί Του και μας δίνει τη δυνατό-
τητα να αγαπάμε πραγματικά τους άλλους (Α’ Ιωάν. 4/δ’ 11, 12).  
Αυτές  οι  ιδιότητες  επηρεάζουν  τις  σχέσεις  μας  με  δύο  τρόπους: 
Πρώτον, το να δείχνουμε αγάπη, έλεος, καλοσύνη και συγχώρεση 
προς τους άλλους, ευλογεί εμάς και τους άλλους. Είναι ικανοποιη-
τικό το να αγαπάμε και να ευλογούμε τους άλλους. Οι άνθρωποι συ-
νήθως μας ανταποδίδουν με τον ίδιο τρόπο, και εμείς συνεχίζουμε 
να λαμβάνουμε το έλεος και τη συγχώρεση του Θεού (Ματθ. 5/ε’ 7, 
6/ς’ 14). Δεύτερον, και πιο σημαντικό, δοξάζει τον Θεό και μπορεί να 
ενθαρρύνει τους άλλους να πιστέψουν και να ακολουθήσουν τον Ιη-
σού, επειδή δείχνει τη δύναμη της Θεϊκής χάρης. «Καμία άλλη επιρ-
ροή που μπορεί να περιβάλλει την ανθρώπινη ψυχή δεν έχει τέτοια 
δύναμη όσο η επιρροή μιας ανιδιοτελούς ζωής. Το ισχυρότερο επι-
χείρημα υπέρ του Ευαγγελίου είναι ένας στοργικός και αξιαγάπητος 
χριστιανός.» Ε. Χουάιτ, The Ministry of Healing, σ. 470. 

ΣΚΕΨΗ: Πόσο καλά εκπροσωπείτε τον Ιησού με τον τρόπο που συ-
μπεριφέρεστε στους άλλους, ειδικά σε αυτούς που μπορεί να σας 
φέρονται άσχημα; 
 
Πέμπτη 12 Μαρτίου 
 

ΖΩΝΤΑΣ ΤΗ ΝΕΑ ΖΩΗ 
Το ενδιαφέρον του απ. Παύλου για την ειρήνη και την αρμονία στην 
εκκλησία φαίνεται ξεκάθαρα στα τελευταία εδάφια της Κολ. 3/γ’. Έ-
χουμε ήδη εξετάσει την ειρήνη του Θεού στο 7ο Μάθημα. Σε αντίθεση 
με την pax Romana, η ειρήνη του Χριστού δεν είναι μια ειρήνη που 
επιβάλλεται  από  έξω,  αλλά  πρόκειται  να  μας  “κυβερνήσει”  από 
μέσα. Και αυτό μπορεί να συμβεί μόνο αν ο Χριστός έχει τον έλεγχο.  
Διαβάστε Κολ. 3/γ’ 16, 17. Τι συγκεκριμένα επιτρέπει στον Χριστό 
να έχει τον έλεγχο και ποιος είναι ο ρόλος της μουσικής σε όλα αυτά; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Η γλώσσα είναι πολύ περιγραφική. Παρουσιάζει τον λόγο του Χρι-
στού να εγκαθίσταται μέσα μας.  Αυτό  συμβαίνει όταν διαβάζουμε 
την Αγία Γραφή με προσοχή για να ακούσουμε και να μάθουμε από 
τη σοφία του Θεού. Προφανώς, αν και το κείμενο είναι κάπως ασα-
φές, η μουσική παίζει σημαντικό ρόλο στη διδασκαλία και τη νουθε-
σία μεταξύ μας (Κολ. 3/γ’ 16).  
Αλλά όχι οποιαδήποτε μουσική. Ο απ. Παύλος χρησιμοποιεί πολύ 
συγκεκριμένη ορολογία, τόσο εδώ όσο και στην Εφεσ. 5/ε’ 19: «μι-
λώντας μεταξύ σας με ψαλμούς και ύμνους και πνευματικές ωδές».  



 92 

Αν και δεν μπορούμε να είμαστε σίγουροι, φαίνεται ότι εδώ γίνεται 
διάκριση μεταξύ της υπάρχουσας  συλλογής ψαλμών της Παλαιάς 
Διαθήκης και μιας αυξανόμενης συλλογής ύμνων της Καινής Διαθή-
κης. «Πνευματικές ωδές» μπορεί να είναι ένας γενικότερος όρος για 
κάθε ύμνο δοξολογίας που σχετίζεται με την πνευματική ζωή ή τη 
ζωή της εκκλησίας. Τα λόγια των ύμνων είναι το μέσο για τη διδα-
σκαλία της Βιβλικής αλήθειας και των οδηγιών για τη νέα ζωή του 
χριστιανού. Πολλοί σπουδαίοι ύμνοι των τελευταίων αιώνων έχουν 
ισχυρά αναζωογονητικά μηνύματα ελπίδας και βεβαιότητας,  τα ο-
ποία είναι τόσο αναγκαία σε έναν κόσμο που τόσο εύκολα μας πα-
ρασύρει όλους προς τα κάτω. 
Η επιρροή της μουσικής είναι ισχυρή. Το παίξιμο της άρπας από τον 
Δαβίδ είχε καταπραϋντική επίδραση στον βασιλιά Σαούλ (Α’  Σαμ. 
16/ις’ 23). Όταν όμως ο Δαβίδ έγινε ανταγωνιστής του, ο θυμός και 
η δυσαρέσκεια του Σαούλ αυξήθηκαν (Α’ Σαμ. 18/ιη’ 10, 11). Η ή-
ρεμη κλασική μουσική έχει αποδειχθεί κλινικά ότι μειώνει το άγχος, 
βελτιστοποιεί τη λειτουργία του εγκεφάλου, αυξάνει τη χαλάρωση, 
βοηθά στον πόνο και ενισχύει την κοινωνικοποίηση.  
Ποιος από εμάς δεν έχει διαπιστώσει την ισχυρή επιρροή που μπο-
ρεί να έχει η μουσική, καλή ή κακή, στα συναισθήματα και στις σκέ-
ψεις μας; Η μουσική -η σωστή μουσική- μπορεί να είναι πνευματικά 
ανυψωτική.  
ΣΚΕΨΗ: «Και κάθε τι, ό,τι αν κάνετε… να τα κάνετε στο όνομα του 
Κυρίου Ιησού» (Κολ. 3/γ’ 17). Μπορείτε πραγματικά να πείτε ότι το 
πράττετε αυτό; Αν όχι, πώς μπορείτε να αλλάξετε; Δηλαδή, τι πρέπει 
να σταματήσετε να κάνετε, αν δεν μπορείτε να το πράξετε στο όνομα 
του Κυρίου; 
 
Παρασκευή 13 Μαρτίου           Δύση Ηλίου: 18:30’ 
 
ΠΕΡΑΙΤΕΡΩ ΜΕΛΕΤΗ:  
«Επειδή  αναγνωρίζει  ότι  στη  δική  του  εμπειρία  η  υπόσχεση  του 
Θεού εκπληρώθηκε, ότι η παράβασή του συγχωρήθηκε, ότι οι αμαρ-
τίες του καλύφθηκαν. Εκδήλωσε μετάνοια στον Θεό για την παρά-
βαση του θεϊκού Νόμου, και πίστη στον Χριστό που πέθανε για τη 
δικαίωση του ανθρώπου. Αφού λοιπόν δικαιωθεί διαμέσου της πί-
στης, έχει “ειρήνην προς τον Θεόν διά του Κυρίου ημών Ιησού Χρι-
στού.” Ρωμαίους 5[ε΄]1. Επειδή όμως γεύθηκε την εμπειρία αυτή, δε 
σημαίνει ότι ο χριστιανός πρέπει στο εξής να μένει με σταυρωμένα 
χέρια, ικανοποιημένος με τα όσα επιτελέστηκαν γι’ αυτόν. Όποιος 
είναι αποφασισμένος να εισέλθει στην πνευματική βασιλεία, θα αντι-
ληφθεί ότι όλες οι ιδιότητες και τα πάθη της μη αναγεννημένης φύ-
σης, ενισχυμένα από τις δυνάμεις της βασιλείας του σκότους 



 93 

παρατάσσονται εναντίον του. Καθημερινά πρέπει να ανανεώνει την 
καθιέρωσή του, καθημερινά να μάχεται εναντίον του κακού, Παλαιές 
συνήθειες, κληρονομικές ροπές προς το κακό αγωνίζονται για την 
υπεροχή, και εναντίον αυτών πρέπει να φυλάγεται και να αγωνίζεται 
με τη δύναμη του Χριστού για τη νίκη… Η μεγάλη μας ανάγκη είναι 
η  δύναμη  μιας  ανώτερης,  αγιότερης  και  ευγενέστερης  ζωής.  Τη 
σκέψη μας την απασχολεί πάρα πολύ ο κόσμος και ελάχιστα η βα-
σιλεία των ουρανών. Στις προσπάθειές του να φθάσει στο ιδεώδες 
που ο Θεός καθόρισε γι’ αυτόν, ο χριστιανός δεν πρέπει να απελπί-
ζεται με τίποτε. Ηθική και πνευματική τελειότητα, διαμέσου της χά-
ρης και της δύναμης του Χριστού, είναι προσιτή σε όλους. Ο Ιησούς 
είναι η πηγή της δύναμης, η βρύση της ζωής… Κινητοποιεί για λο-
γαριασμό  μας  τις  παντοδύναμες  ουράνιες  ενέργειες.  Σε  κάθε  μας 
βήμα εγγίζουμε τη ζωτική Του δύναμη.» Π.Α. σελ. 420-422. 

 
ΕΡΩΤΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΣΥΖΗΤΗΣΗ: 
1. Πώς βιώσατε την υπόσχεση ότι έχετε δικαιωθεί διά της πίστεως; 

Πώς έχει αλλάξει τη ζωή σας αυτή η υπέροχη υπόσχεση; Πώς 
συνδέεται αυτή η υπόσχεση με την ιδέα ότι «συναναστηθήκατε 
μαζί με τον Xριστό»; 

2. Τι σημαίνει για εσάς να αποζητάτε τα επουράνια; Είναι σημαντι-
κότερο από το να πράττετε επίγειο καλό; Πού βρίσκεται η ισορ-
ροπία; 

3. Σκεφτείτε τι είδους επιρροή έχει η ζωή σας στους άλλους. Παράλ-
ληλα, τι είδους επιρροή έχουμε ως εκκλησία; Πώς επηρεάζει η 
τοπική σας εκκλησία την τοπική σας κοινότητα; 

4. Διαβάστε Κολ. 3/γ’ 11. Τι μας λέει αυτό το εδάφιο για την ενότητα 
που πρέπει να έχουμε εν Χριστώ; 

 
 



 94 

14 Μαρτίου – 20 Μαρτίου           Σάββατο απόγευμα 
 

12. ΖΩΝΤΑΣ Ο ΕΝΑΣ ΓΙΑ ΤΟΝ ΑΛΛΟΝ 

ΕΔΑΦΙΟ ΜΝΗΜΗΣ: «O λόγος σας ας είναι πάντοτε με χάρη, αρτυ-
μένος με αλάτι, για να ξέρετε πώς πρέπει να αποκρίνεστε προς κάθε 
έναν ξεχωριστά» Κολοσσαείς 4/δ’ 6. 
 
Για τη μελέτη αυτής της εβδομάδας, διαβάστε: Κολ. 3/γ’ 18-4/δ’ 
6, Εφεσ. 5/ε’ 22-25, 33, Παρ. 22/κβ’ 6, 15, Α’ Πέτρ. 2/β’ 16, Α’ Θεσ. 
5/ε’ 17 
 
Όταν οι άνθρωποι ζουν και εργάζονται σε κοντινή απόσταση, συνα-
ντώνται ποικίλες προκλήσεις. Οι διαφορές απόψεων μπορεί να προ-
καλέσουν εντάσεις – ενδέχεται να προκύψουν διαφωνίες. Όσο πιο 
στενή είναι μια σχέση, τόσο πιο  σημαντικό είναι να τα πηγαίνουν 
όλοι καλά στη σχέση αυτή.  
Οι στενότερες σχέσεις, φυσικά, είναι εντός της οικογένειας. Η λει-
τουργεία ενός σπιτικού θα μπορούσε να περιγραφτεί σαν μια οικο-
γενειακή επιχείρηση. Υπάρχουν σαφείς ομοιότητες μεταξύ της διοί-
κησης μιας επιχείρησης και της διοίκησης ενός σπιτικού. Θα πρέπει 
να υπάρχει γενική συμφωνία σχετικά με τις αξίες, τους στόχους και 
τους σκοπούς. Όλοι θα πρέπει να τα πηγαίνουν καλά μεταξύ τους 
και να κάνουν καλά το καθήκον τους για να κυλήσουν τα πράγματα 
ομαλά. Οι ίδιες αρχές ισχύουν και για την εκκλησία, η οποία ουσια-
στικά είναι μια μεγάλη οικογένεια.  
Στην περικοπή αυτής της εβδομάδας, ο απ. Παύλος παρέχει μερικές 
αρχές ζωτικής σημασίας για το πώς λειτουργεί καλύτερα μια χριστια-
νική οικογένεια. Επειδή το χριστιανικό σπίτι πρέπει να διέπεται από 
Βιβλικές αρχές, αναγκαστικά λειτουργεί κάπως διαφορετικά από το 
τυπικό ρωμαϊκό σπιτικό. Επίσης, ο απ. Παύλος δίνει και άλλες πο-
λύτιμες αρχές που είναι χρήσιμες για ποικίλες κοινωνικές σχέσεις, 
τόσο εντός όσο και εκτός σπιτιού.  
  



 95 

Κυριακή 15 Μαρτίου 
 

ΣΥΖΥΓΟΙ – ΑΝΔΡΑΣ ΚΑΙ ΓΥΝΑΙΚΑ 
Στην Καινή Διαθήκη περιλαμβάνονται διάφορες οδηγίες για τα χρι-
στιανικά σπίτια (Εφεσ. 5/ε’ 21-6/ς’ 9, Κολ. 3/γ’ 18-4/δ’ 1, Τίτ. 2/β’ 1-
10, Α’ Πέτρ. 2/β’ 18-3/γ’ 7). Αξίζει να σημειωθεί ότι αυτοί οι "οικιακοί 
κώδικες"  δεν  αφορούν  μόνο  το  ποιος  είναι  υπεύθυνος  ιεραρχικά 
στην οικογένεια, αλλά περιλαμβάνουν και στοιχεία που καθιστούν 
τις σχέσεις πιο αλληλένδετες και αμοιβαία εποικοδομητικές.  
Διαβάστε Κολ. 3/γ’ 18, 19. Ποια ισορροπία βλέπετε; Ποιες πρόσθε-
τες συμβουλές δίνει ο απ. Παύλος στην Εφεσ. 5/ε’ 22-25, 33; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Κάποιοι άνδρες αναφέρουν, «Oι γυναίκες, να υποτάσσεστε στους 
άνδρες σας» (Κολ. 3/γ’ 18), και σταματούν εκεί, αλλά προσέξτε τον 
σημαντικό προσδιορισμό που προσθέτει ο απ. Παύλος: «όπως αρ-
μόζει στον Kύριο». Πουθενά η Καινή Διαθήκη δεν διδάσκει ότι οι γυ-
ναίκες πρέπει να υποτάσσονται σε όλους τους άνδρες. Ούτε ότι οι 
γυναίκες σύζυγοι είναι υποτελείς ή καθυποταγμένες. Ούτε ότι πρέπει 
να υποτάσσονται τυφλά σε κάθε ιδιοτροπία ή επιθυμία των συζύγων 
τους. Το νόημα του απ. Παύλου είναι ότι η αφοσίωση της γυναίκας 
είναι πρώτα στον Κύριο και μετά στον σύζυγό της. Η προσωπικό-
τητα της συζύγου δεν πρέπει να καταπίνεται από τον σύζυγό της, 
ούτε να ενεργεί αυτός και να αποφασίζει αντί αυτής.  
Η αγάπη του Χριστού για την εκκλησία, που «παρέδωσε τον Εαυτό 
Του για χάρη της» (Εφεσ. 5/ε’ 25), δείχνει πώς πρέπει να αγαπούν 
οι σύζυγοι τις γυναίκες τους. Θα είναι πιστοί ανεξάρτητα από το κό-
στος. Θα παίρνουν αποφάσεις που είναι προς το συμφέρον της συ-
ζύγου, αν και κανονικά τα συμφέροντα αυτά θα πρέπει να  συμπί-
πτουν. Μια τέτοια αγάπη διευκολύνει τη σύζυγο να υπακούσει στην 
εντολή του Θεού να σέβεται τον άντρα της (Εφεσ. 5/ε’ 33).  
Ένας υγιής χριστιανικός γάμος χαρακτηρίζεται από αμοιβαιότητα - 
συμβουλεύεται ο ένας τον άλλον, σκέφτονται τα πράγματα από κοι-
νού  και  λαμβάνουν  αποφάσεις  ως  ζευγάρι.  Μερικές  φορές,  όταν 
λαμβάνονται  αποφάσεις  που  έχουν  σοβαρές  επιπτώσεις  για  ολό-
κληρη την οικογένεια, ίσως χρειαστεί να συμπεριληφθούν τα παιδιά 
σε αυτές τις συζητήσεις, αλλά οι γονείς δεν πρέπει ποτέ να τσακώ-
νονται μπροστά τους. Μετά από μια τέτοια διαδικασία, αν ο σύζυγος 
και η σύζυγος δεν μπορούν να καταλήξουν σε συμφωνία, η Βιβλική 
οδός προς την ειρήνη είναι η γυναίκα να συναινέσει στην κρίση του 
συζύγου  της,  υπό  την  προϋπόθεση  ότι  αυτή  δεν  παραβιάζει  τον 
Λόγο του Θεού. Κατά τον ίδιο τρόπο οι περισσότεροι, αν όχι όλοι, οι 
σύζυγοι μπορούν να θυμηθούν φορές κατά τις οποίες ήταν ευτυχείς 



 96 

που  άκουσαν  τις  συζύγους  τους  και  ακολούθησαν  τις  συμβουλές 
τους. Όσο περισσότερο ο σύζυγος και η σύζυγος συνεργάζονται ως 
ομάδα, τόσο πιο ευτυχισμένος θα είναι ο γάμος. 
ΣΚΕΨΗ: Πώς μπορούμε να αποφύγουμε αυτό που δυστυχώς έχει 
γίνει σε όλη την ιστορία: να πάρουμε τις όμορφες αρχές που εκφρά-
ζονται σε αυτά τα εδάφια και να τις μετατρέψουμε σε κάτι κακό; 
 
Δευτέρα 16 Μαρτίου 
 

ΓΟΝΕΙΣ ΚΑΙ ΠΑΙΔΙΑ 
Τα παιδιά αποτελούν σημαντικό μέρος της οικογένειας. Πρέπει να 
γνωρίζουν ότι αγαπιούνται και εκτιμιούνται ως μέλη της οικογένειάς 
τους και πολίτες της ουράνιας βασιλείας του Θεού. Η οικογενειακή 
λατρεία είναι ζωτικής σημασίας – να είναι απλή αλλά τακτική, πρωί 
και βράδυ. Από νεαρή ηλικία, τα παιδιά μπορούν να αρχίσουν να 
βοηθούν στην καθαριότητα και σε άλλες ευθύνες. Το πιο σημαντικό, 
θα πρέπει να λάβουν υπόψη τους την εντολή του απ. Παύλου: «Tα 
παιδιά, να υπακούτε στους γονείς, σε όλα· επειδή, αυτό είναι ευάρε-
στο στον Κύριο» (Κολ. 3/γ’ 20).  
Διαβάστε τα  ακόλουθα  εδάφια. Ποιες αρχές δίνονται  για την ανα-
τροφή των παιδιών; 
Παρ. 22/κβ’ 6, 15 ……..………………………………………………… 
Ματθ. 19/ιθ’ 14 ………..………………………………………………… 
Δευτ. 6/ς’ 6, 7 ……………………………..……………………………… 
Παρ. 1/α’ 8, 9 ……………………………..……………………………… 
Με σωστή εκπαίδευση για τον Κύριο, με κανόνες και παραδείγματα, 
τα παιδιά θα είναι ευλογία για την οικογένεια, την εκκλησία και την 
κοινωνία. Οι οδηγίες του απ. Παύλου για τους γονείς, όπως και οι 
οδηγίες του για τους συζύγους, είναι ισορροπημένες και αμοιβαίες: 
«Οι πατέρες, να μη ερεθίζετε τα παιδιά σας, για να μη μικροψυχούν» 
(Κολ. 3/γ’ 21). Ο τρόπος με τον οποίο οι γονείς, ιδιαίτερα ο πατέρας, 
αλληλοεπιδρούν με τα παιδιά και τα πειθαρχούν, επηρεάζει βαθιά 
την πνευματική τους ανατροφή.  
Επίσης, μελέτες δείχνουν ότι όταν και οι δύο γονείς πηγαίνουν στην 
εκκλησία, ένα μεγαλύτερο  ποσοστό των  παιδιών παραμένουν εκ-
κλησιαζόμενα, σε αντίθεση με το όταν πηγαίνει μόνο ο ένας γονέας.  
Ακόμα πιο εκπληκτικό είναι ότι η συνεπής προσέλευση του πατέρα 
στην εκκλησία, σημαίνει – περισσότερο ακόμη από ό,τι της μητέρας 
– ότι μεγαλύτερος αριθμός παιδιών παραμένουν στην εκκλησία ως 
ενήλικες.  Ο  ρόλος  του  πατέρα,  λοιπόν,  στην  πνευματική  διαμόρ-
φωση των παιδιών του δεν μπορεί να υποτιμηθεί. Πόσο κρίσιμο εί-
ναι οι πατέρες να λαμβάνουν σοβαρά υπόψη τους τον ρόλο τους.  
ΣΚΕΨΗ: Ωστόσο, δεν είναι όλοι οι πατέρες (για να το θέσουμε ήπια) 
υποδειγματικά πρότυπα για τα παιδιά τους. Πώς μπορεί η γνώση 



 97 

του Θεού ως Πατέρα μας να βοηθήσει στην επούλωση, όπου χρειά-
ζεται, ειδικά όταν οι επίγειοι πατέρες έχουν προκαλέσει μεγάλη ζη-
μιά; 
 
Τρίτη 17 Μαρτίου 
 

ΕΡΓΑΣΙΑΚΕΣ ΣΧΕΣΕΙΣ 
Διαβάστε Κολ. 3/γ’ 22-25 και 4/δ’ 1. Ποιες οδηγίες δίνονται στους 
δούλους; Ποιες αρχές υπάρχουν εδώ για τις εργασιακές σχέσεις γε-
νικότερα; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Οι άνθρωποι σήμερα, μερικές φορές για να υποβιβάσουν ορισμένες 
από τις Βιβλικές συμβουλές – αν όχι για να δυσφημίσουν εντελώς 
την Αγία Γραφή – αναφέρουν τη δουλεία κατά το παρελθόν.  
Όταν όμως μελετάμε το θέμα της δουλείας στην Αγία Γραφή, πρέπει 
να εξετάζουμε την ιστορία της Αγίας Γραφής τόσο στην Παλαιά όσο 
και στην Καινή Διαθήκη. Η Αγία Γραφή διδάσκει ότι ο Θεός δημιούρ-
γησε τους ανθρώπους κατ’ εικόνα Του  και, όπως όλα τα νοήμονα 
όντα του Θεού, είμαστε σχεδιασμένοι για ελευθερία. Οι μωσαϊκοί νό-
μοι απαγόρευαν οι Ισραηλίτες να είναι διαρκώς δούλοι (Δευτ. 15/ιε’ 
12) και όριζαν έξι χρόνια ως μέγιστη διάρκεια υπηρεσίας για την ε-
ξόφληση των οικονομικών οφειλών τους (Εξ. 21/κα’ 2-6, Λευτ. 25/κε’ 
39-43). Η δουλεία στην Αγία Γραφή, όσο αποκρουστική και αν είναι 
για τη σύγχρονη αντίληψή μας, δεν ήταν κανονικά σαν τις αποτρό-
παιες πρακτικές δουλείας που έχουν παρατηρηθεί στον δυτικό κό-
σμο, οι οποίες αποτέλεσαν μάστιγα και φρικτό έγκλημα κατά της αν-
θρωπότητας.  
Στην εποχή της Καινής Διαθήκης, η εκκλησία έπρεπε να λειτουργεί 
μέσα  στα  πλαίσια του Ρωμαϊκού νόμου, το οποίο  προέβλεπε την 
κατοχή δούλων: «Όμως, σε αντίθεση με τις σύγχρονες μορφές δου-
λείας, ο Ρωμαϊκός νόμος παρείχε στους δούλους σημαντικά δικαιώ-
ματα και ευκαιρίες, και η προσπάθεια ανατροπής της πρακτικής θα 
μπορούσε να απειλήσει την πρόοδο του Ευαγγελίου.» Clinton Wahlen, 
"Culture, Hermeneutics, and Scripture: Hasel, ed., Biblical Hermeneutics: An Adventist Approach 
(Silver Spring, MD: Biblical Research Institute/Review and Herald Academic, 2020), σ. 166.   

Στην πραγματικότητα, σε αντίθεση με γενικότερα μέσα στη Ρωμαϊκή 
Αυτοκρατορία, μέσα στην εκκλησία η πρώτη υποχρέωση του δού-
λου ήταν προς τον Κύριο. Και οι κύριοί τους είχαν την εντολή να τους 
συμπεριφέρονται δίκαια, «ξέροντας ότι και εσείς έχετε Κύριο στους 
ουρανούς»  (Κολ.  4/δ’  1).  Επιπλέον,  ο  απ.  Παύλος  έδωσε  εντολή 
στον Φιλήμονα να μην αντιμετωπίζει πλέον τον Ονήσιμο ως δούλο 
του, αλλά ως αδελφό του (Φιλήμ. 16). Στην πραγματικότητα, τόσο 
στην Παλαιά όσο και στην Καινή Διαθήκη, οι πιστοί αποκαλούνται 



 98 

δούλοι (ή υπηρέτες) του Θεού (Ψαλ. 34/λδ’ 22, Λουκ. 17/ιζ’ 10, Α’ 
Πέτρ. 2/β’ 16). 
Ακόμη και αν δεν μας αρέσουν οι πολιτισμικές συνθήκες υπό τις ο-
ποίες γράφτηκαν ορισμένα κείμενα της Αγίας Γραφής, πρέπει να α-
ποδεχτούμε την αυθεντία των κειμένων της. Διαφορετικά, θέτουμε 
τον εαυτό μας και τον πολιτισμό μας πάνω από την Αγία Γραφή. Η 
καλύτερη επιλογή πριν καταλήξουμε σε ένα συμπέρασμα σχετικά με 
το τι μας λέει η Αγία Γραφή για ένα θέμα, είναι να εξετάσουμε όλα 
όσα λέει η Αγία Γραφή για το θέμα αυτό. 
ΣΚΕΨΗ: Αναλογιστείτε πώς θα μπορούσε το σημερινό απόσπασμα 
να εφαρμοστεί στις εργασιακές σχέσεις σας. Πώς θα μπορούσαν οι 
αρχές του να σας βοηθήσουν ως αφεντικό ή ως εργαζόμενο;  
 
Τετάρτη 18 Μαρτίου 
 

ΠΡΟΣΕΥΧΕΣΤΕ Ο ΕΝΑΣ ΓΙΑ ΤΟΝ ΑΛΛΟΝ 
Διαβάστε Κολ. 4/δ’ 2-4. Ποιες αρχές για την προσευχή βρίσκουμε σε 
αυτά τα εδάφια; Ποια αιτήματα προσευχής διατυπώνει ο απ. Παύ-
λος;  
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Μερικά από τα πιο σημαντικά λόγια που μπορούμε να πούμε σε κά-
ποιον που παλεύει με διάφορα ζητήματα, είτε οικογενειακά, είτε οι-
κονομικά ή οτιδήποτε άλλο, είναι «Προσεύχομαι για σένα». Αυτό εί-
ναι το επιλεγμένο από τον Ουρανό μέσο συνδεσιμότητας και δια-
δραστικότητας. «Αποτελεί μέρος του σχεδίου του Θεού να μας χαρί-
ζει σαν απάντηση της πιστής προσευχής αυτό που δε μας παραχω-
ρούσε αν δεν το ζητούσαμε με προσευχή.»  Τ.Π.Σ. σ. 627.  
Προσέξτε τις εντυπωσιακές περιγραφές της προσευχής που χρησι-
μοποιεί ο απ. Παύλος: «Να επιμένετε», «αγρυπνώντας», «με ευχα-
ριστία». Αυτό δείχνει ότι πρόκειται για προσευχή πίστης (Κολ. 4/δ’ 
2). Μας λέει να προσευχόμαστε «σε κάθε καιρό» (Εφεσ. 6/ς’ 18) και 
«αδιάκοπα» (Α’ Θεσ. 5/ε’ 17). Το πιο εκπληκτικό είναι πως παρότι 
«το τι να προσευχηθούμε, καθώς πρέπει, δεν ξέρουμε… το Ίδιο το 
Πνεύμα ικετεύει για χάρη μας με στεναγμούς αλάλητους» (Ρωμ. 8/η’ 
26).  
Διαβάστε ξανά  Κολ. 4/δ’ 3. Ποια «θύρα του λόγου» θα μπορούσε 
να σας ανοίξει ο Θεός για να μοιραστείτε την πίστη σας;   
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Είναι σημαντικό ότι ο απ. Παύλος προσευχόταν επίσης για τα σωστά 
λόγια που θα έλεγε. Μερικές φορές, όταν διαβάζουμε τις επιστολές 
ή τις ομιλίες του  στις Πράξεις των Αποστόλων, φανταζόμαστε ότι 



 99 

ήταν πάντοτε εύγλωττος, χωρίς καμία αμφιβολία για το τι έπρεπε να 
πει. Αλλά εδώ ζητάει προσευχή για να μπορεί να διακηρύξει το μή-
νυμα «όπως πρέπει» (Κολ. 4/δ’ 4), υποδεικνύοντας τη Θεϊκή ανάγκη 
στο έργο της διακήρυξης του Ευαγγελίου. Ο απ. Παύλος αναγνώ-
ρισε τη σημασία της παρουσίασης του μηνύματος σε ανθρώπους 
στα υψηλότερα επίπεδα της ρωμαϊκής κυβέρνησης, συμπεριλαμβα-
νομένου του οίκου του Καίσαρα.  
«Δεν είναι απαραίτητο πάντοτε  να γονατίζετε για να προσευχηθείτε. 
Καλλιεργήστε τη συνήθεια να μιλάτε με τον Σωτήρα όταν είστε μόνοι 
σας, όταν περπατάτε, και όταν είστε απασχολημένοι με την καθημε-
ρινή σας εργασία. Αφήστε την καρδιά να είναι συνεχώς υψωμένη σε 
σιωπηλή παράκληση για βοήθεια, για φως, για δύναμη, για γνώση. 
Ας είναι κάθε αναπνοή σας μια προσευχή.» Ε. Χουάιτ, The Ministry of 
Healing, σελ. 510, 511. 
 
Πέμπτη 19 Μαρτίου 
 

«ΠΕΡΠΑΤΑΤΕ ΜΕ ΦΡΟΝΗΣΗ» 
Ποια είναι η πιο σημαντική αλήθεια που μπορούμε να γνωρίζουμε 
ως Χριστιανοί; Φυσικά, ότι ο Ιησούς Χριστός πέθανε για τις αμαρτίες 
μας και ότι, μέσω της πίστης σ' Αυτόν, μπορούμε να έχουμε αιώνια 
ζωή. Αυτή είναι μια αλήθεια που δεν θα μπορούσαμε ποτέ να κατα-
νοήσουμε μόνοι μας. Αντιθέτως, ήταν μια αλήθεια που έπρεπε να 
μας ειπωθεί ή να μας αποκαλυφθεί. Και μας έχει αποκαλυφθεί στον 
Λόγο του Θεού. 
Υπάρχει ένα μεγάλο μέρος της αλήθειας, της γνώσης και της σοφίας 
που ποτέ δεν θα το γνωρίζαμε αν δεν ήταν αυτά που μας έχει απο-
καλύψει ο Θεός στον Λόγο Του. Αλλά αυτή η γνώση και η σοφία δεν 
μας έχουν δοθεί απλώς ως γνώση, ως κάτι που απλώς πρέπει να 
γνωρίζουμε. Αντίθετα, πρέπει να ζούμε στη ζωή μας αυτήν την αλή-
θεια, τη γνώση και τη σοφία. 
Διαβάστε Κολ. 4/δ’ 5, 6. Σε ποιες περιπτώσεις ιδιαίτερα υποδεικνύει 
ο απ. Παύλος ότι πρέπει να περπατάμε με φρόνηση; Γιατί μπορεί να 
συμβαίνει αυτό; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Ως  Χριστιανοί,  δυστυχώς  μερικές  φορές  είμαστε  κάθε  άλλο  παρά 
Χριστιανοί! Και όπως ανέφερε ο απ. Παύλος (παραθέτοντας το Ησ. 
52/νβ’ 5), το Ισραήλ επίσης ήταν ένα εμπόδιο για τους απίστους: «το 
όνομα του Θεού εξαιτίας σας δυσφημείται ανάμεσα στα έθνη» (Ρωμ. 
2/β’  24).  Ο  τρόπος  που  συμπεριφερόμαστε  στους  άλλους,  ειδικά 
προς εκείνους που δεν έχουν την πίστη μας, έχει μεγάλη σημασία 
(Τίτ. 2/β’ 5, Β’ Πέτρ. 2/β’ 2). Ένα χριστιανικό σπίτι, μια συγκέντρωση 



 100 

νέων για προσευχή και όχι για αταξίες, η απλή καλοσύνη και το ή-
ρεμο, υπομονετικό πνεύμα λένε πολλά σε όσους παρακολουθούν 
για να δουν αν η ομολογία μας είναι γνήσια ή όχι. 
Στην Κολ. 4/δ’ 6, ο απ. Παύλος εστιάζει ιδιαίτερα στα λόγια που λέμε: 
●«O λόγος σας ας είναι πάντοτε με χάρη». Περισσότερο από απλά 
καλοσυνάτα και ευγενικά, τα λόγια που λέμε θα πρέπει να παρακι-
νούνται και να διαποτίζονται από τη χάρη του Θεού μέσω της επιρ-
ροής του Αγίου Πνεύματος. 
●«Αρτυμένος με αλάτι». Σε αντίθεση με τον ορισμό του κόσμου για 
τον "αλμυρό" λόγο, τα λόγια μας πρέπει να είναι κατάλληλα και ελ-
κυστικά για εκείνους στους οποίους απευθυνόμαστε.  
●«Για να ξέρετε πώς πρέπει να αποκρίνεστε προς κάθε έναν ξεχω-
ριστά». Μόνο το Άγιο Πνεύμα μπορεί να μας δώσει τις σωστές λέξεις 
τη σωστή στιγμή για τον σωστό σκοπό και να προετοιμάσει τις διά-
νοιες των ακροατών για το μήνυμα που πρέπει να μοιραστούμε «ό-
πως πρέπει» (Κολ. 4/δ’ 4).  
ΣΚΕΨΗ:  Αναλογιστείτε  τα λόγια  σας,  τις  πράξεις  σας  και  το  πώς 
περπατάτε  μπροστά  στους  άλλους.  Τι  μηνύματα  στέλνετε  για  την 
πίστη σας και για το τι σημαίνει να είσαι χριστιανός;  
 
Παρασκευή 20 Μαρτίου            Δύση Ηλίου: 18:36’ 
 
ΠΕΡΑΙΤΕΡΩ ΜΕΛΕΤΗ:  
«Κάθε μέλος της οικογένειας να αναγνωρίσει ότι προσωπικά ευθύ-
νεται να κάνει το χρέος του συμβάλλοντας στην άνεση, στην τάξη 
και στην ομαλότητα της οικογένειας. Ο ένας δεν πρέπει να εργάζεται 
κατά του άλλου. Όλοι ενωμένοι ας καταγίνονται με το καλό έργο της 
αλληλοενθάρρυνσης. Οφείλουν να δείχνουν υπομονή και ανεκτικό-
τητα. Να μιλούν με χαμηλή και ήρεμη φωνή, αποφεύγοντας τη σύγ-
χυση και καθένας να καταβάλει τα δυνατά του για να ελαφρύνει τα 
βάρη της μητέρας. Κάθε μέλος της οικογένειας πρέπει να καταλάβει 
το μέρος που περιμένουν από αυτόν να κάνει συνεργαζόμενος με 
τους άλλους. Όλοι, από το εξάχρονο παιδί και πάνω, πρέπει να ξέ-
ρουν τι αναμένεται από αυτούς για να σηκώσουν την αναλογία τους 
στα βάρη της ζωής.» Χ.Ο. σελ. 128. 

«Πρέπει να αφήσουμε τον Χριστό να μπει στην καρδιά και στα σπίτια 
μας, αν θέλουμε να περπατήσουμε στο φως. Το σπίτι πρέπει να γί-
νει ό,τι υπονοεί η λέξη. Θα πρέπει να είναι ένας μικρός παράδεισος 
πάνω στη γη, ένα μέρος όπου τα συναισθήματα καλλιεργούνται αντί 
να καταπιέζονται επιμελώς. Η ευτυχία μας εξαρτάται από αυτήν την 
καλλιέργεια της αγάπης, της συμπάθειας και της αληθινής ευγένειας 
μεταξύ μας… Θα πρέπει να ξεχνάμε τον εαυτό μας, να αναζητούμε 
πάντα ευκαιρίες, ακόμη και σε μικρά πράγματα, για να δείχνουμε 



 101 

ευγνωμοσύνη για τις χάρες που έχουμε λάβει από τους άλλους, και 
να προσέχουμε τις ευκαιρίες για να φτιάξουμε το κέφι των άλλων και 
να ελαφρύνουμε και να ανακουφίσουμε τις λύπες και τα βάρη τους 
με πράξεις τρυφερής καλοσύνης και μικρές πράξεις αγάπης. Αυτές 
οι στοχαστικές ευγένειες που, ξεκινώντας από την οικογένειά μας, 
επεκτείνονται και εκτός του οικογενειακού κύκλου, βοηθούν να συν-
θέσουμε το σύνολο της ευτυχίας της ζωής. Η παραμέληση αυτών 
των μικρών πραγμάτων συνθέτει το σύνολο της πίκρας και της θλί-
ψης της ζωής.» Ε. Χουάιτ, Testimonies for the Church, τόμ. 3, σελ. 539, 540. 

 
ΕΡΩΤΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΣΥΖΗΤΗΣΗ: 
1. Για τα παντρεμένα ζευγάρια, ποιες αρχές σάς έχουν  βοηθήσει 

στη σχέση σας; Τι συμβουλές έχετε για τους ανύπαντρους και το 
πώς θα πρέπει να προετοιμαστούν για τις προκλήσεις που φέρ-
νει πάντα ο γάμος; 

2. Πολλοί στοργικοί γονείς που μεγάλωσαν τα παιδιά τους σε καλά 
χριστιανικά σπίτια συχνά έχουν να αντιμετωπίσουν ενήλικα παι-
διά που απορρίπτουν την πίστη. Τι συμβουλές και τι παρηγοριά 
μπορείτε να τους δώσετε; Τι θα ήταν καλύτερο να μην τους πείτε 
καθόλου; 

3. Συζητήστε περαιτέρω την προτροπή να περπατάμε με φρόνηση. 
Αντίθετα, τι σημαίνει να περπατάμε με αφροσύνη; Τι μάθατε από 
τις φορές που μπορεί να περπατήσατε με τη μία ή την άλλη; 

 
 
 
 
 



 102 

21 Μαρτίου – 27 Μαρτίου           Σάββατο απόγευμα 
 

13. ΣΤΑΘΕΙΤΕ ΤΕΛΕΙΟΙ ΚΑΙ ΠΛΗΡΕΙΣ ΣΕ ΚΑΘΕ ΘΕΛΗΜΑ ΤΟΥ ΘΕΟΥ 

 
ΕΔΑΦΙΟ ΜΝΗΜΗΣ:  «Σε όλα να ευχαριστείτε·  επειδή, αυτό είναι το 
θέλημα του Θεού σε σας εν Χριστώ Ιησού» Α’ Θεσσαλονικείς 5/ε’ 18. 
 
Για τη μελέτη αυτής της εβδομάδας, διαβάστε: Κολ. 4/δ’ 7-18, 
Εφεσ. 6/ς’ 21, Πράξ. 15/ιε’ 36-40, Β’ Τιμ. 4/δ’ 10, 11, Β’ Πέτρ. 3/γ’ 
10-14, Ησ. 60/ξ’ 1-3. 
 
Αυτό το τελευταίο μέρος της προς Κολοσσαείς επιστολής αποκαλύ-
πτει το ευρύτερο δίκτυο συνεργατών του απ. Παύλου. Οι Πράξεις 
των Αποστόλων τον δείχνουν να συνεργάζεται πρώτα με τον Βαρ-
νάβα και έπειτα με τον Σίλα, ενώ στη συνέχεια δίνουν μια επισκό-
πηση των τριών ιεραποστολικών του ταξιδιών. 
Αυτή την εβδομάδα θα εξετάσουμε την ιεραποστολική στρατηγική 
του απ. Παύλου, η οποία περιελάμβανε την πολύ αποτελεσματική 
χρήση χρόνου και πόρων για την προσέγγιση των μεγάλων κέντρων 
της Ρωμαϊκής Αυτοκρατορίας, καθώς και την εκπαίδευση πολλά υ-
ποσχόμενων εργατών προκειμένου να φτάσουν στις πόλεις και τις 
κωμοπόλεις που ο απ. Παύλος δεν θα επισκεπτόταν, όπως οι Κο-
λοσσές, η Λαοδίκεια και η Ιεράπολη. 
Μέσω προσωπικών επισκέψεων κατά τη διάρκεια των ταξιδιών του 
και,  ιδιαίτερα  ως  φυλακισμένος,  μέσω  των  επιστολών  του,  ο  απ. 
Παύλος  συνέδεε  συνεχώς  ανθρώπους  και  εκκλησίες.  Αναγνώριζε 
ότι η επιτυχία της αποστολής του Ευαγγελίου εξαρτιόταν από τη συ-
νεργασία όλων - Ιουδαίων και Εθνικών Χριστιανών, ανδρών και γυ-
ναικών, ανθρώπων όπως ο Τυχικός, ο Αρίσταρχος, ο Ιούστος, ο Ε-
παφράς, ο Λουκάς και ο Νυμφάς. Είναι ενδιαφέρον επίσης το ότι 
διαβάζουμε για μια επιστολή που έγραψε προς τη Λαοδίκεια, η ο-
ποία δεν έχει διασωθεί σε εμάς. Ο απ. Παύλος περικλείει πολλά σε 
αυτά τα τελευταία εδάφια, συμπεριλαμβανομένης μιας προσωπικής 
προτροπής προς έναν άνδρα που ονομάζεται Άρχιππος. Έκανε ό,τι 
ήταν δυνατόν για να ενισχύσει τις εκκλησίες όσο μπορούσε ακόμα.   



 103 

Κυριακή 22 Μαρτίου 
 

ΜΑΘΗΜΑΤΑ ΕΞΩΣΤΡΕΦΕΙΑΣ 
Μαθαίνουμε πολλά από τον Παύλο για τη διάδοση του Ευαγγελίου. 
Τα ταξίδια του κάλυψαν περίπου 21.565 χιλιόμετρα. Αυτό είναι εκ-
πληκτικό, καθώς το μεγαλύτερο μέρος του  ταξιδιού το διένυσε με 
πεζοπορία, ενώ και κάποιο διάστημα βρισκόταν στη φυλακή.  
Ο απ. Παύλος πέρασε αρκετό χρόνο σε πόλεις που ήταν εμπορικά 
κέντρα της εποχής, όπως η Κόρινθος και η Έφεσος, από όπου το 
μήνυμα μπορούσε να διαδοθεί στη συνέχεια στις πόλεις της ενδο-
χώρας. Επέστρεφε επίσης σε εκκλησίες που είχε ιδρύσει για να ενι-
σχύσει και να ενθαρρύνει τους νέους πιστούς εκεί. Όταν δεν μπο-
ρούσε να επισκεφθεί προσωπικά τις εκκλησίες, έστελνε επιστολές. 
Με αυτόν τον τρόπο, οι πιστοί γνώριζαν ότι τους θυμόταν και νοια-
ζόταν γι’ αυτούς. 
Διαβάστε Κολ. 4/δ’ 7-9 και Εφεσ. 6/ς’ 21. Πώς περιγράφεται ο Τυχι-
κός και ποιους λόγους δίνει ο απ. Παύλος για να τον στείλει μαζί με 
τον Ονήσιμο στους Κολοσσαείς;  
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Ορισμένα  πράγματα  είναι  καλύτερο  να  φανερώνονται  προφορικά 
παρά γραπτά. Θα ήταν ενδιαφέρον να μάθουμε ποια νέα μετέφεραν 
οι δύο άνδρες στους Κολοσσαείς. Αν κρίνουμε από την πρόθεση του 
απ. Παύλου να τους παρηγορήσουν και να τους ενθαρρύνουν (Κολ. 
4/δ’ 7-9), πιθανώς περιλάμβαναν λεπτομέρειες σχετικά με τις συν-
θήκες  που  βρισκόταν  ο  απ.  Παύλος  στη  φυλακή.  Σε  κάθε  περί-
πτωση, η επικοινωνία αυτή ήταν επίσης σημαντική ως μέσο διατή-
ρησης των προσωπικών δεσμών που συνδέουν τους πιστούς με-
ταξύ τους.  
Ο Τυχικός, ήταν σαφώς ένας έμπιστος απεσταλμένος. Περιγράφεται 
ως «πιστός διάκονος και σύνδουλος εν Kυρίω» και ήταν ο ένας από 
τους δύο άνδρες από την Ασία που επέλεξε ο απ. Παύλος (Πράξ. 
20/κ’ 4) για να τον συνοδεύσει στο ταξίδι του με τον έρανο για τους 
άπορους πιστούς στην Ιερουσαλήμ. Ήταν επίσης μαζί με τον  απ. 
Παύλο κατά τη διάρκεια της δεύτερης φυλάκισής του στη Ρώμη, απ’ 
όπου στάλθηκε στην Έφεσο για να ενισχύσει το έργο εκεί (Β’ Τιμ. 
4/δ’ 12). Ο απ. Παύλος σκέφτηκε επίσης να τον στείλει στον Τίτο, 
στην Κρήτη (Τίτ. 3/γ’ 12). Τον συνόδευε ο Ονήσιμος, τον οποίο ο απ. 
Παύλος είχε προσηλυτίσει στη Ρώμη και τον περιγράφει ως πιστό. 
Φαίνεται ότι ο απ. Παύλος ήθελε επίσης να μάθει για τις συνθήκες 
των πιστών στις Κολοσσές. Δεν θα ήταν δύσκολο να του στείλουν 
πίσω μήνυμα μέσω του ίδιου του Τυχικού. Αυτός ήταν άλλος ένας 
τρόπος  με  τον  οποίο  ο  απ.  Παύλος,  παρότι  δεν  είχε  επισκεφθεί 



 104 

προσωπικά την εκκλησία,  μετέφερε την αγάπη και το ενδιαφέρον 
του για τους πιστούς εκεί και πώς τους ενδυνάμωσε στην πίστη ώ-
στε να μπορέσουν να επεκταθούν σε άλλους. 
ΣΚΕΨΗ: Πώς αυτά τα προσωπικά στοιχεία στις επιστολές του απ. 
Παύλου όχι μόνο δείχνουν την ανθρωπιά του, αλλά επιβεβαιώνουν 
την εγκυρότητα της διακονίας του; 
 
Δευτέρα 23 Μαρτίου 
 

ΣΥΝΔΕΣΙΜΟΤΗΤΑ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ 
Σε έναν κόσμο που συνδέεται μέσω του διαδικτύου, των μέσων κοι-
νωνικής δικτύωσης και αμέτρητων συσκευών, είναι δύσκολο να φα-
νταστεί κανείς την πρόκληση που αντιμετώπισε ο απ. Παύλος βοη-
θώντας τις εκκλησίες να νιώσουν ότι είναι μέρος κάτι μεγαλύτερου 
από τις τοπικές τους εκκλησιαστικές κοινότητες.  
Διαβάστε Κολ. 4/δ’ 10, 11. Εκτός από την αποστολή των νέων και 
από τις δύο πλευρές μέσω απεσταλμένων (Κολ. 4/δ’ 7-9), με ποιους 
άλλους τρόπους ενθάρρυνε ο απ. Παύλος τη συνδεσιμότητα μεταξύ 
τους; Λαμβάνοντας υπόψη ορισμένα από τα προβλήματα που έθιξε 
ο απ. Παύλος σε αυτήν την επιστολή, ποιο μήνυμα θα μπορούσε να 
μεταφερθεί μέσω αυτών των χαιρετισμών; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Με αυτούς τους χαιρετισμούς, ο απ. Παύλος δημιουργεί και ενισχύει 
τη σύνδεση μεταξύ των πιστών. Εδώ μαθαίνουμε ότι ο Μάρκος ήταν 
ξάδελφος του Βαρνάβα. Ο απ. Παύλος ανοίγει έτσι τον δρόμο για 
την πιθανή επίσκεψη του Μάρκου στις Κολοσσές. Ο Αρίσταρχος πε-
ριγράφεται κυριολεκτικά ως «συναιχμάλωτος», δηλαδή ήταν φυλα-
κισμένος μαζί με τον απ. Παύλο. Ήταν και οι δύο στρατιώτες με «την 
πανοπλία του Θεού» (Εφεσ. 6/ς’ 10, 11), αγωνιζόμενοι να απελευ-
θερώσουν τους αιχμαλώτους του Σατανά για υπηρεσία στη βασιλεία 
του Θεού (Β’ Τιμ. 2/β’ 1-4). Ο Ιησούς/Ιούστος (ιουδαϊκό και ρωμαϊκό 
όνομα  που  ακούγεται  πολύ  παρόμοιο  όπως  το  Σαύλος/Παύλος) 
τους συστήνεται επίσης ως αξιόπιστος συνεργάτης στο Ευαγγέλιο. 
Ο απ. Παύλος επισημαίνει ότι ο Αρίσταρχος, ο Μάρκος και ο Ιούστος 
είναι Ιουδαίοι πιστοί («από την περιτομή»). Στη συνέχεια αναφέρει 
τρεις εθνικούς: τον Επαφρά, τον Λουκά και τον Δημά (Κολ. 4/δ’ 12-
14). Είναι σημαντικό ότι, παρά τις κάποιες εντάσεις στην εκκλησία 
μεταξύ Ιουδαίων και Εθνικών, αυτοί οι συνεργάτες είναι σε θέση να 
εργαστούν αποτελεσματικά και αρμονικά ενωμένοι. Λέγοντας όμως 
«αυτοί είναι οι μόνοι συνεργοί μου», ο απ. Παύλος φαίνεται να υπο-
νοεί κάποια απογοήτευση που δεν του συμπαραστάθηκαν περισσό-
τεροι  Ιουδαίοι  χριστιανοί  στα  βάσανά  του.  Παρόλα  αυτά,  είναι 



 105 

σημαντικό ότι αυτή τη στιγμή, ο Ιωάννης Μάρκος, ο οποίος μερικά 
χρόνια πριν είχε εγκαταλείψει τον απ. Παύλο και τον Βαρνάβα κατά 
τη διάρκεια του πρώτου ιεραποστολικού τους ταξιδιού (Πράξ. 13/ιγ’ 
13), αποδεικνύεται όχι μόνο πιστός αλλά και "ανακούφιση" για τον 
απ. Παύλο (Πράξ. 15 /ιε’ 36-40).  
Οι απειλές κατά της ενότητας δεν είναι κάτι καινούργιο. Τα τελευταία 
χρόνια, η Χριστιανική Εκκλησία των Αντβεντιστών της Εβδόμης Η-
μέρας έχει υποστεί βαθιές αλλαγές, καθώς έχει εξαπλωθεί παγκο-
σμίως, και δυνάμεις έχουν σφυροκοπήσει την ενότητά της. Αυτή η 
πίεση στην ενότητα μπορεί να γίνει αισθητή σε κάθε  επίπεδο της 
εκκλησίας. 
ΣΚΕΨΗ: Πώς μπορείτε, στην τοπική σας εκκλησία, να εργαστείτε 
για να μειώσετε τα πράγματα που απειλούν την ενότητά μας; Ποιες 
είναι αυτές οι εντάσεις σε τοπικό επίπεδο και τι μπορεί να γίνει γι' 
αυτές;   
 
Τρίτη 24 Μαρτίου 
 

«ΣΤΑΘΕΙΤΕ ΤΕΛΕΙΟΙ ΚΑΙ ΠΛΗΡΕΙΣ» 
Η ζωή και η διακονία του απ. Παύλου, καθώς και των συνεργατών 
του  και  των  άλλων  αποστόλων,  αποτελούν  παράδειγμα  εστίασης 
στον σκοπό (Φιλιπ. 3/γ’ 13, 14). Τα αποτελέσματα μιλούν από μόνα 
τους - το Ευαγγέλιο διαδόθηκε ταχύτατα σε ολόκληρη τη Ρωμαϊκή 
Αυτοκρατορία  και  πέρα  από  αυτήν  (Κολ.  1/α’  23).  Η  ίδια  εστίαση 
χρειάζεται και σήμερα. 
Διαβάστε Κολ. 4/δ’ 12, 13. Ποιος σκοπός περιγράφεται και πώς θα 
επιτευχθεί; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Όπως αναφέραμε σε προηγούμενο μάθημα, ο Επαφράς ήταν πιθα-
νόν καθοριστικός παράγοντας στη διάδοση του Ευαγγελίου στις Κο-
λοσσές και στις κοντινές πόλεις, Λαοδίκεια και Ιεράπολη. Οι χαιρετι-
σμοί και οι προσευχές του για αυτές τις εκκλησίες ήταν αναμφίβολα 
πολύ ενθαρρυντικές για τους πιστούς εκεί. Οι προσευχές του Επα-
φρά επικεντρώνονταν ξεκάθαρα στο να σταθούν οι Κολοσσαείς «τέ-
λειοι και πλήρεις σε κάθε θέλημα του Θεού» (Κολ. 4/δ’ 12). Ας εξε-
τάσουμε πιο προσεκτικά τα διάφορα μέρη αυτής της προσευχής. 
«Σταθείτε»: Η λέξη σημαίνει να στέκεστε σταθεροί και αμετακίνητοι, 
κάτι που είναι δυνατό μόνο αν είστε «θεμελιωμένοι και στερεοί» στην 
πίστη και σίγουροι για την αλήθεια του Ευαγγελίου (Κολ. 1/α’ 23). Η 
ίδια  λέξη  χρησιμοποιείται  αρκετές  φορές  από  τον  απ.  Παύλο  σε 
σχέση με τη μάχη «ενάντια στις μεθοδείες του Διαβόλου» (Εφεσ. 6/ς’ 
11) και την αντίσταση στις δυνάμεις του σκότους μέσω της Θεϊκής 



 106 

δύναμης,  φορόντας  «την  πανοπλία  του  Θεού»  (Εφεσ.  6/ς’  10-18 
δείτε και Β’ Τιμ. 2/β’ 19).  
«Τέλειοι»: Η λέξη αναφέρεται στην τελειότητα του χαρακτήρα που 
βρίσκει την απόλυτη έκφρασή της στη θυσιαστική αγάπη (Ματθ. 5/ε’ 
44, 48) από εκείνους που δεν θα ισχυριστούν ποτέ ότι «το έχω απο-
κτήσει» (Φιλιπ. 3/γ’ 12-15). 
«Πλήρεις»: Αυτή η ισχυρή λέξη σημαίνει εντελώς ή ολοκληρωτικά – 
στο  απόλυτο  μέτρο.  Ο  Αβραάμ  ήταν  απόλυτα  πεπεισμένος  ότι  ο 
Θεός θα έκανε αυτό που υποσχέθηκε, κι ας ήταν ανθρωπίνως αδύ-
νατο (Ρωμ. 4/δ’ 21). Ο απ. Παύλος ενισχύθηκε από τον Κύριο, ώστε 
το κήρυγμα «να διακηρυχθεί πλήρως» μέσω αυτού (Β’ Τιμ. 4/δ’ 17).  
«Όλο το θέλημα του Θεού»: Ο απ. Παύλος προσευχόταν να γεμί-
σουν οι Κολοσσαείς με γνώση του θελήματος του Θεού, να περπα-
τούν «αντάξια στον Κύριο, ευαρεστώντας σε όλα» (Κολ. 1/α’ 9, 10) 
μέσω «της κυριαρχικής εξουσίας της δόξας Του» (Κολ. 1/α’ 11).   
 
Τετάρτη 25 Μαρτίου 
 

ΖΩΝΤΑΣ ΣΤΟΝ ΚΟΣΜΟ ΑΛΛΑ ΟΧΙ ΜΕΣΑ ΣΕ ΑΥΤΟΝ 
Διαβάστε Κολ. 4/δ’ 14, 15 και Β’ Τιμ. 4/δ’ 10, 11. Πώς διαφέρει ο 
Λουκάς από τον Δημά και γιατί; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

«Nα μη αγαπάτε τον κόσμο, ούτε αυτά που υπάρχουν μέσα στον 
κόσμο. Aν κάποιος αγαπάει τον κόσμο, η αγάπη του Πατέρα δεν 
υπάρχει μέσα σ’ αυτόν» (Α’ Ιωάν. 2/β’ 15). Η αγάπη του Λουκά για 
τον Ιησού και τη βασιλεία Του τον οδήγησε να σταθεί στο πλευρό 
του απ. Παύλου μέχρι τέλους, ό,τι κι αν συνέβαινε, ενώ ο Δημάς α-
γαπούσε αυτόν τον κόσμο περισσότερο από τον μέλλοντα.  
Διαβάστε τα ακόλουθα αποσπάσματα. Ποιες συμβουλές δίνονται για 
όσους περιμένουν τη Δευτέρα Παρουσία; 
Μάρ. 13/ιγ’ 32-37 ……………………………..………………………… 
Τίτος 2/β’11-14 ……………………………..…………………………… 
Β’Πέτρ. 3/γ’10-14 ……………………………..………………………… 
Αποκ. 3/γ’ 17-21  ……………………………..………………………… 
Ο  Ιησούς  και  οι  απόστολοι,  μας  προειδοποιούν  συχνά  να  αγρυ-
πνούμε – να είμαστε πάντοτε σε επαγρύπνηση και ετοιμότητα για 
τον ερχομό του Κυρίου, ώστε να μην αιφνιδιαστούμε. Δυστυχώς, ό-
πως οι μαθητές που δεν άκουσαν την εντολή του Ιησού «αγρυπνείτε, 
και προσεύχεστε» (Μάρ. 14/ιδ’ 38), πολλοί δεν θα κάνουν τις απα-
ραίτητες προετοιμασίες. Όλα εξαρτώνται από το ποιος ή τι έχει την 
καρδιά μας, γιατί δεν μπορούμε να υπηρετούμε δύο κυρίους.  
Ο Ιησούς, στο μήνυμα προς τη Λαοδίκεια, μας παροτρύνει ξεκάθαρα 



 107 

στο τι πρέπει να κάνουμε: Πρώτον, να μετανοήσουμε για τις αμαρ-
τίες μας. Δεύτερον, να ανοίξουμε την καρδιά μας σε Εκείνον και να 
Τον αφήσουμε να έχει τον έλεγχο, κάτι που στη συνέχεια (τρίτον) 
μας δίνει τη δυνατότητα να αποκτήσουμε το «χρυσάφι» της πίστης 
και της αγάπης που είναι «δοκιμασμένο από τη φωτιά» και νικά τον 
πειρασμό. 
ΣΚΕΨΗ: Σε τι συγκεκριμένα μπορεί να σας ζητάει ο Ιησούς να μετα-
νοήσετε στη ζωή σας; Ποιο μέρος των παροτρύνσεών Του έχετε πε-
ρισσότερο ανάγκη; 
 
Πέμπτη 26 Μαρτίου 
 

ΕΝΑ ΜΗΝΥΜΑ ΓΙΑ ΤΗ ΛΑΟΔΙΚΕΙΑ 
Διαβάστε Κολ. 4/δ’ 16-18 και 2/β’ 1-3. Σκεπτόμενοι το μήνυμα του 
Ιησού προς τη Λαοδίκεια, ποιες συσχετίσεις βρίσκετε με το μήνυμα 
της προς Κολοσσαείς επιστολής, που έπρεπε να διαβαστεί και στην 
εκκλησία της Λαοδικείας της εποχής του απ. Παύλου; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Στην ιστορία του λαού του Θεού ανά τους αιώνες, επανειλημμένα, 
εμφανίζονται τα ίδια προβλήματα. Οι προφήτες επέπλητταν το Ισ-
ραήλ επειδή ήθελε να λατρεύει όπως ο κόσμος και τον προέτρεπαν 
να μετανοήσει πριν να είναι πολύ αργά. Ο Ησαΐας μάλιστα θρήνησε 
για το «Πώς η πιστή πόλη έγινε πόρνη!» (Ησ. 1/α’21) και παρότρυνε 
τον λαό να επιστρέψει στον Θεό για συγχώρεση και καθαρισμό (Ησ. 
1/α’16-20). Τόσο ο Ιωάννης ο Βαπτιστής (Ματθ. 3/γ’2, 8-10) όσο και 
ο Ιησούς (Ματθ. 4/δ’17, 12/ιβ’33-37) κάλεσαν τους Ισραηλίτες να με-
τανοήσουν και να φέρουν καρπούς που θα αντέξουν στη δοκιμασία 
της κρίσης των εσχάτων ημερών. Οι απόστολοι μετέφεραν ένα πα-
ρόμοιο μήνυμα (Πράξ. 2/β’ 38, 3/γ’ 19, 17/ιζ’ 30, Β’ Κορ. 7/ζ’ 9,10). 
Συγκρίνετε  τα  ακόλουθα  αποσπάσματα:  Ησ.  60/ξ’  1-3  με  Αποκ. 
18/ιη’ 1-4, και Ησ. 62/ξβ’ 1-5 με Αποκ. 19/ιθ’ 7, 8. Ποιες ομοιότητες 
υπάρχουν μεταξύ των μηνυμάτων των δύο βιβλίων; 
……………………………..……………………………………………… 
……………………………..……………………………………………… 
 

Ο Θεός θα ενώσει τον Ουρανό και τη γη. Αλλά λόγω της Μεγάλης 
Διαμάχης, αυτό πρέπει να γίνει σταδιακά:   
● Στον Γολγοθά, ο Σατανάς έχασε κάθε στοργή που του είχε απο-
μείνει για αυτόν από τις ουράνιες υπάρξεις (Ιωάν. 12/ιβ’ 31).  
● Μέσω της διακονίας του Χριστού στο ουράνιο Αγιαστήριο, ο λαός 
του Θεού είναι τέλειος σε κάθε αγαθό έργο, για να εκτελεί το θέλημά 
Του (Εβρ. 13/ιγ’ 21) και έτοιμος για τον Ουρανό.  
● Μέσω της χιλιετούς κρίσης και της τελικής κρίσης μετά τη χιλιετία, 



 108 

όλα τα εναπομείναντα ζητήματα διευθετούνται για πάντα και η αμαρ-
τία και οι αμετανόητοι αμαρτωλοί εξαλείφονται «μέσα στη λίμνη που 
καίγεται με φωτιά», η οποία καθαρίζει τη γη επίσης (Αποκ. 21/κα’ 8). 
● Μόνο με το τέλος της αμαρτίας μπορούν τελικά να ενωθούν ο Ου-
ρανός και η γη (Αποκ. 21/κα’ 3).  
ΣΚΕΨΗ: Τι μπορείτε να κάνετε εσείς οι ίδιοι (χωρίς να κοιτάτε κανέ-
ναν άλλον) για να παραμείνετε πιστοί στον Θεό και στην αλήθεια 
που μας έχει δώσει; Δηλαδή, ποιες επιλογές κάνετε που αποκαλύ-
πτουν ποιος έχει πραγματικά την καρδιά σας; 
 
Παρασκευή 27 Μαρτίου            Δύση Ηλίου: 18:43’ 
 
ΠΕΡΑΙΤΕΡΩ ΜΕΛΕΤΗ:  
«Η ψυχή που παραδίδεται στον Χριστό, γίνεται δικό Του φρούριο, 
το οποίο Αυτός εξουσιάζει μέσα σε έναν επαναστατημένο κόσμο, και 
δεν έχει σκοπό να αφήσει άλλη δύναμη να το εξουσιάσει, εκτός από 
τη δική Του. Η ψυχή που με αυτόν τον τρόπο εξουσιάζεται από πα-
ράγοντες του Ουρανού, γίνεται απόρθητη στις επιθέσεις του Σατανά. 
Αλλά αν δεν παραδοθούμε στον έλεγχο του Χριστού, θα υποβλη-
θούμε  στον  έλεγχο  του  πονηρού.  Αναπόφευκτα  θα  βρισκόμαστε 
κάτω από την εξουσία του ενός ή του άλλου  – των δύο μεγάλων 
δυνάμεων που αγωνίζονται για την κυριαρχία του κόσμου. Δεν είναι 
ανάγκη  να  εκλέξουμε  σκόπιμα  να  υπηρετήσουμε  τη  βασιλεία  του 
σκότους για να βρεθούμε κάτω από την κυριαρχία της. Φθάνει μόνο 
να αμελήσουμε να συμμαχήσουμε με τη βασιλεία του φωτός. Όταν 
δε συνεργαζόμαστε με τα ουράνια όργανα, ο Σατανάς θα καταλάβει 
την καρδιά και θα την κάνει κατοικητηριό του. Η μόνη υπεράσπισή 
μας εναντίον του κακού είναι η παραμονή του Χριστού στην καρδιά 
μας και η πίστη στη δικαιοσύνη Του. Αν δε συνδεθούμε ζωτικά με 
τον Θεό, δεν μπορούμε να αντισταθούμε στα ανίερα αποτελέσματα 
της  φιλαυτίας,  της  αυτοεπιείκειας  και  του  πειρασμού  να  αμαρτή-
σουμε. Μπορεί να εγκαταλείψουμε πολλές κακές συνήθειες, μπορεί 
για ένα διάστημα να απομακρυνθούμε από το Σατανά. Αλλά χωρίς 
ζωτική ένωση με τον Θεό, χωρίς συνεχή παραχώρησή μας σε Αυ-
τόν, θα νικηθούμε. Χωρίς την προσωπική γνωριμία με τον Χριστό 
και τη συνεχή επικοινωνία με Αυτόν, θα περιέλθουμε στο έλεος του 
εχθρού, και θα καταλήξουμε να εκτελούμε τα προστάγματά του.» Ζ.Χ. 
σελ. 296, 297. 
 
ΕΡΩΤΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΣΥΖΗΤΗΣΗ: 
1. Κοιτάξτε το παραπάνω απόσπασμα της Ε. Χουάιτ. Ναι, υπάρ-

χουν μόνο δύο πλευρές στη Μεγάλη Διαμάχη και αν δεν επιλέ-
ξουμε συνειδητά τον Χριστό, είμαστε με την πλευρά του Σατανά 



 109 

(Λουκ. 11/ια’ 23). Μπορεί να μη μας αρέσει αυτή η ιδέα, αλλά ο 
Θεός δεν έχει καμία υποχρέωση να κάνει τις αλήθειες Του δημο-
φιλείς για να μας αρέσουν και να τις αποδεχτούμε. Τι σας λέει 
αυτή η πραγματικότητα για το πόσο κρίσιμη είναι πραγματικά η 
παράδοση της θέλησής σας στον Χριστό; 

2. Διαβάστε την Αποκ. 14/ιδ’ 14-16. Η πρώιμη βροχή της Πεντηκο-
στής επέτρεψε στον σπόρο του Ευαγγελίου να βλαστήσει και να 
αναπτυχθεί, ενώ η όψιμη βροχή προετοιμάζει τη γη για την τελική 
συγκομιδή. Πώς σχετίζεται το Αποκ. 14/ιδ’ 12 με αυτήν την προσ-
δοκία; 

3. Ποιοι είναι οι διάφοροι τρόποι με τους οποίους εμείς, ως εκκλησία 
στο σύνολό της και ως μεμονωμένοι πιστοί, επηρεαζόμαστε από 
την κουλτούρα και τον κόσμο γύρω μας; Πώς μπορούμε να προ-
στατευτούμε από τις αρνητικές επιρροές του κόσμου, οι οποίες 
αποτελούσαν πάντοτε πρόβλημα για τον λαό του Θεού σε κάθε 
εποχή; 

 


	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 11
	Page 12
	Page 13
	Page 14
	Page 15
	Page 16
	Page 17
	Page 18
	Page 19
	Page 20
	Page 21
	Page 22
	Page 23
	Page 24
	Page 25
	Page 26
	Page 27
	Page 28
	Page 29
	Page 30
	Page 31
	Page 32
	Page 33
	Page 34
	Page 35
	Page 36
	Page 37
	Page 38
	Page 39
	Page 40
	Page 41
	Page 42
	Page 43
	Page 44
	Page 45
	Page 46
	Page 47
	Page 48
	Page 49
	Page 50
	Page 51
	Page 52
	Page 53
	Page 54
	Page 55
	Page 56
	Page 57
	Page 58
	Page 59
	Page 60
	Page 61
	Page 62
	Page 63
	Page 64
	Page 65
	Page 66
	Page 67
	Page 68
	Page 69
	Page 70
	Page 71
	Page 72
	Page 73
	Page 74
	Page 75
	Page 76
	Page 77
	Page 78
	Page 79
	Page 80
	Page 81
	Page 82
	Page 83
	Page 84
	Page 85
	Page 86
	Page 87
	Page 88
	Page 89
	Page 90
	Page 91
	Page 92
	Page 93
	Page 94
	Page 95
	Page 96
	Page 97
	Page 98
	Page 99
	Page 100
	Page 101
	Page 102
	Page 103
	Page 104
	Page 105
	Page 106
	Page 107
	Page 108
	Page 109

